
Veza između živih i umrlih

SD 168

Rudolf Steiner

Osam predavanja održanih u raznim gradovima između 16. veljače i 3. 

prosinca 1916.



2 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

SADRŽAJ

Život između smrti i novog rođenja

Hamburg, 16. veljače 1916.
4

Esencijalni članovi čovjeka između smrti i novog rođenja

Kassel, 18. veljače 1916.
22

O događaju smrti i činjenice života nakon smrti

Leipzig, 22. veljače 1916.
39

Kako se može prevladati duševni jad današnjice?

Zürich, 10. listopada 1916.
55

Učinci karme

Zürich, 24. listopada 1916.
73

Životna laž današnjeg civiliziranog čovječanstva

St. Gallen, 26. listopada 1916.
89

Veza između živih i umrlih

Bern, 9. studenog 1916.
106

Odnos ljudi s duhovnim svijetom

Zürich, 3. prosinca 1916.
120

Zapisi u bilježnici za predavanje 18. veljače 1916. 133

Ulaznica za predavanje 3. prosinca 1916. 134



3 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Tijekom ratnih godina, Rudolf Steiner je prije svakog predavanja koje je održao unutar

Antropozofskog društva u ratom pogođenim zemljama izgovorio sljedeće riječi:

Sjetimo se, dragi moji prijatelji, zaštitničkih duhova onih koje stoje vani na

velikim poljima današnjih događaja:

Duhovi vaših duša, aktivni čuvari,

Vaša krila mogu donijeti

Preklinjuću ljubav naših duša

Zemaljskim ljudima u vašim njedrima,

Da, vašom ujedinjenom snagom,

Neka naša molba za pomoć obasja

  Duše koje s ljubavlju traži!

I okrećemo se zaštitničkim duhovima onih koji su, kao rezultat ovih patnju,

već proli kroz vrata smrti:

Duhovi vaših duša, aktivni čuvari,

Vaša krila mogu donijeti

Preklinjuću ljubav naših duša

Ljudima u sferama vama povjerenim,

Da, vašom ujedinjenom snagom,

Neka naša molba za pomoć obasja

  Duše koje s ljubavlju traži!

I duh kojem se godinama pokušavamo približiti kroz našu znanost duha,

duh koji je donio spasenje Zemlji i slobodu i napredak čovječanstvu kroz

otajstvo Golgote, neka bude s vama i vašim teškim dužnostima!



4 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

 Život između smrti i novog rođenja

Hamburg, 16. veljače 1916.

Naš je cilj, spoznajno, prodrijeti, koliko je to moguće, u one svjetove koji su

zatvoreni za obično, osjetilno opažanje, intelektualno znanje, koje je vezano

za fizičku razinu. Tijekom godina navikli smo se misliti da, u životu u kojem

je čovjek zatvoren unutar svog fizičkog tijela, on postoji u svijetu koji je samo

mali dio stvarnog svijeta. Budući da se tako rijetko sastajemo, ne možemo,

posebno na ovim okupljanjima, objasniti sve, rekao bih, iz temelja. Na našim

drugim sastancima i iz naših spisa, mora biti očito da su stvari izražene na

tim okupljanjima, koja možemo samo rijetko održavati, dobro utemeljene.

Jer možda je potrebno, baš na ovim okupljanjima, naučiti važne i bitne

stvari o većem, stvarnom svijetu koji je upravo spomenut, a koji obuhvaća

fizički i duhovni svijet.

Otkad smo se zadnji put ovdje sreli, mnogo se toga dogodilo u krugovima u

kojima se njeguje naša znanost duha. Veliki broj dragih prijatelja prošao je

kroz vrata smrti. Od početka ovog teškog ratnog vremena, prijatelji koji su

morali izravno sudjelovati u velikim događajima također su prošli kroz vrata

smrti. To znači da smo i mi sami, čak i unutar našeg kruga, bili dotaknuti

velikim duhovnim svijetom utoliko što su duše koje su bile u našim

redovima, ušle u ovaj duhovni svijet nakon što su položile svoja tijela. Duhu

koji proizlazi iz naše znanosti duha, svojstveno je da duše koje su napustile

fizičku razinu, koje su primljene iz drugog svijeta, ostaju s nama povezane,

baš kao što su s nama bile povezane dok su nas još gledale fizičkim očima,

dok su s nama bile sposobne govoriti putem fizičkog tijela.

Upravo kada se približavamo svijetu koji prima naše umrle, tada, u takvim

trenucima kada se približavamo dušama takozvanih pokojnika, učimo o

svim šokantnim emocijama kojih se mora osloboditi ta duša, kada ta duša

gleda preko praga koji nas dijeli od duhovnog svijeta, i kada ulazi u svijet

koji se može vidjeti samo u bestjelesnom stanju duše. I možda ćete shvatiti,

da iz raznih osjećaja koji su prošli kroz moju dušu tijekom godine otkako

smo se zadnji put sreli, da iz takvih osjećaja proizlaze mnoge riječi koje

danas moramo jedni drugom izgovoriti.

Posebno u posljednjoj godini, često sam morao reći našim prijateljima, da se

istinsko samopouzdanje onoga koji ima uvid u egzistenciju može razviti

samo kada se zna, da oni koji su prošli kroz vrata smrti i ovdje bili vjerne

suradničke duše, ostaju takvi, tako da za naš rad sigurno nećemo izgubiti

one duše koje su stekle razumijevanje našeg cilja, budući da su se ovdje

ujedinile s nama prije nego što su prošle kroz vrata smrti. I među takvim

dušama su tako vjerni suradnici da možemo reći: iako je protivljenje i



5 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

nedostatak razumijevanja ovdje u fizičkom svijetu, prema našem cilju

ponekad toliko veliko i postaje sve veće, kao što možemo primijetiti, ipak

možemo vjerovati u integraciju našeg cilja u tijek evolucije, jer to uvjerenje

možemo steći povezivanjem s bestjelesnim dušama koje su stekle

razumijevanje punog značaja koji naš cilj ima za tijek evolucije.

Međutim, upravo kada se kroz otvorenu dušu čovjek približi svijetu u kojem

se nalaze takozvani umrli - može se tako reći iako je to, naravno, cijeli

duhovni svijet u kojem se umrli nalaze - upravo kada je čovjek u stanju

približiti se duhovnom svijetu, rekao bih poput posjetitelja, poput pratitelja

umrlih, tada postaje sve više svjestan onoga što je ovdje već naglašeno: da se

koncepti, predodžbe, ideje, koje formiramo o svijetu, a koje formiramo jer

smo u fizičkom tijelu, da se te predodžbe i ideje moraju na mnogo načina

mijenjati, učiniti fleksibilnima, kako bi mogli obuhvatiti i misterije duhovne

egzistencije. Suvremeni čovjek je vrlo, vrlo prilagođen, isključivo materijalnoj

percepciji svoje okoline, pa stoga i svoje predodžbe formira na temelju te

isključivo materijalne percepcije. To mu posebno otežava čak i imati

predodžbu o duhovnim svjetovima. Mnogi vjeruju da se ne može steći

razumijevanje duhovnih svjetova ako se još ne može vidjeti u njima. Ali oni

to vjeruju samo zato jer su svoje ideje učinili krutim i beživotnim, navikavši

se razmišljati samo o fizičkom svijetu.

Rekavši ovo, želio bih vam danas govoriti o nečemu što je povezano sa

životom takozvanih umrlih. Znamo, da ako želimo razmatrati život između

smrti i novog rođenja, ljudsko biće moramo promatrati kao da je sastavljeno

od četiri člana koja dobro poznajemo - fizičkog tijela, eterskog tijela,

astralnog tijela i 'Ja'. Ako prvo promotrimo vanjsku činjenicu smrti, onu koja

je još uvijek vidljiva na fizičkoj razini, to je sljedeće: ljudsko biće odlaže svoje

fizičko tijelo. Ne moramo ulaziti u različite načine na koje se ovo fizičko tijelo,

bilo izgaranjem ili raspadanjem - od kojih se oboje razlikuju bitno samo po

vremenu u kojem se događaju - ujedinjuje za zemaljskom egzistencijom. Ali

čak i ako uzmemo u obzir ovu činjenicu - da u smrti fizičko tijelo otpada od

cijelog bića čovjeka i sjedinjuje se sa Zemljom, kako se kaže - ako ovu

činjenicu uzmemo u obzir samo u njezinom značaju za fizički razinu, onda

se ona zapravo promatra na prilično nesavršen način. Često se na nesavršen

način gleda i sa duhovno znanstvenim usmjerenjem, koje, do određene

mjere, gleda prema duhovnoj oblasti. Ti su ljudi još uvijek zavedeni svim

vrstama moralnih predodžbi, koje su, međutim, u mnogim aspektima

neprikladne za pravilno razumijevanje prodiranja duhovnog u fizički svijet.

Svi fizički događaji imaju i svoje duhovno značenje. Ne postoji fizički događaj

koji nema i duhovno značenje. Dakle, fizički događaj je da naše fizičko tijelo

otpada od nas, da se, takoreći, razbija na svoje dijelove, molekule, atome i

predaje Zemlji. Velika je predrasuda današnjeg materijalističkog

svjetonazora, koji je u biti dugo dominirao čovječanstvom, da se ljudsko



6 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

tijelo, kakvo nosimo od rođenja do smrti, ili recimo, od začeća do smrti,

jednostavno raspada na najmanje dijelove, na atome, i da se ti atomi zatim

ugrađuju u Zemlju, ili se ugrađuju u zemljinu površinu, a zatim ostaju

atomi, a kao atomi zatim prelaze u druge entitete. Do ove predrasude lako se

dolazi današnjim materijalističkim načinom razmišljanja. Ali čak i ovaj način

razmišljanja u biti nije ništa drugo nego besmislica u očima znanosti duha.

Jer atomi, u smislu koji pretpostavljaju kemičari, zapravo ne postoje. Ono

što u konačnici postaje od najmanjih dijelova našeg tijela, bez obzira na to

kako smo ujedinjeni sa Zemljom kao tijelo, jest toplina. U biti, cijeli naš
fizički organizam se u konačnici na ovaj ili onaj način, tijekom kraćeg ili

duljeg vremenskog razdoblja, pretvara u toplinu.

Zato, kao što je dobro poznato, u znanosti duha govorimo o toplini kao

četvrtom stanju materije, dok fizika ne poznaje toplinu kao četvrto stanje

materije, već je smatra samo svojstvom tijela. I upravo je ta toplina, prije

svega, ono što je istinski dano Zemlji. Ona se prenosi Zemlji. Dakle, iz naših

fizičkih tijela mi predajemo toplinu Zemlji. Toplina prisutna u Zemlji uistinu

je usko povezana s onim što ljudi ostavljaju za sobom. Ljudi se ne pretvaraju

u zrak, vodu i tako dalje. To su samo prijelazna stanja kroz koja prolaze.

Ono što postaje zrak i voda na kraju postaje toplina. Da, čak i ako se

posljednji ostaci materijala transformiraju u toplinu tek nakon stoljeća, čak i

ako se koštani sustav, što se toga tiče, transformira u toplinu tek nakon

tisućljeća, on se na kraju transformira u toplinu. I čak i ako idete u muzeje i

pronađete drevne kosture ljudi koji su hodali Zemljom u davna vremena,

jednog će dana doći vrijeme kada će ono što je danas prisutno u kosturima

biti samo toplina unutar tijela Zemlje. Činjenica da naše fizičko tijelo ostaje

na Zemlji, ima veliko, bitno značenje, za one koji su prošli kroz vrata smrti.

Oni prelaze u duhovni svijet. Ostavljaju svoje tijelo na Zemlji. Za takozvanu

umrlu osobu, to je iskustvo, proživljeno iskustvo. Prolazi kroz ovo: tvoje tijelo

te napušta. - Treba sebi predočiti da je to iskustvo. Kakvo je to iskustvo? Pa,

o tome možete dobiti ideju ako razmotrite iskustva na fizičkoj razini. To je

iskustvo, recimo, kada doživite neki novi osjećaj koji prije niste imali i

naučite ga razumjeti; tada ste svojoj duši dali nešto što prije nije

posjedovala, novi koncept, novu predodžbu. Ali sada takvo malo iskustvo

zamislite uvećano u velikoj mjeri. To je beskrajno moćna stvar kroz koju

ljudi prolaze, što im daje mogućnost da vide, misle i razumiju između smrti i

rođenja: da se ostavlja svoje tijelo, da se predaje planetu koji se napušta. To

je veliko, ogromno iskustvo, ono koje se ne može usporediti ni s jednim

iskustvom zemaljske egzistencije. Vrijednost iskustva leži u činjenici da nam

nešto ostaje u duši kao rezultat, kao posljedica iskustva. Stoga možemo

postaviti pitanje: što ostaje kao rezultat, kao posljedica ovog iskustva

nestajanja fizičkog tijela iz našeg cjelokupnog bića?

Kad ne bismo mogli imati ovo iskustvo, u kojem svjesno sudjelujemo dok

prolazimo kroz vrata smrti - odlazak našeg fizičkog tijela - nikada nakon



7 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

smrti ne bismo mogli razviti samosvijest! Samosvijest nakon smrti potaknuta

je ovim iskustvom odlaska fizičkog tijela. Za umrle je od najveće važnosti:

gledam kako moje fizičko tijelo nestaje iz mene. - I drugo: vidim osjećaj koji

se iz ovog događaja u meni budi: Ja sam Ja. - Može se dati paradoksalna

izjava: kad ne bismo mogli doživjeti svoju smrt s druge strane, nakon smrti

ne bismo mogli imati samosvijest. - Kao što se ljudska duša, kada uđe u

egzistenciju kroz rođenje ili čak začeće, postupno prilagođava korištenju

fizičkog aparata i time stječe 'Ja' svijest u tijelu, tako ljudsko biće stječe 'Ja'

svijest nakon smrti s onu stranu egzistencije doživljavajući otpadanje

fizičkog tijela od cijelog čovjeka.

Samo razmislite što to zapravo znači. Kada smrt promatramo s ove fizičke

strane egzistencije, ona nam se čini kao kraj ove egzistencije, kao ono što, za

fizičku percepciju, ima sebe ima ništavilo. Gledano s druge strane, smrt kao

takva je najveličanstvenija stvar koja ikada može stajati pred ljudskom

dušom. Jer to znači da čovjek uvijek može imati osjećaj pobjede duhovne

egzistencije nad fizičkom. I dok ovdje u fizičkom životu ne možemo uvijek

imati predodžbu o svom rođenju ispred sebe - nijedan čovjek nema

predodžbu o svom rođenju, nijedan čovjek ne može znati ništa o svom

rođenju iz fizičkog iskustva - jednako kao što ne možemo gledati na svoje

rođenje ovdje u fizičkom životu, uvijek imamo događaj svoje smrti

neposredno pred sobom kada nakon smrti postanemo potpuno svjesni. Ali

nema ničeg opresivnog u ovom događaju smrti, naprotiv, ovaj događaj smrti

je najveći, najveličanstveniji, najljepši događaj koji možemo imati pred svojim

dušama. Jer nam uvijek predstavlja punu veličinu ove činjenice, da svijest,

samosvijest, u duhovnom svijetu dolazi iz smrti, da je u duhovnom svijetu

smrt poticaj te samosvijesti.

Drugo, moramo razmotriti drugi element naše ljudske egzistencije, etersko

tijelo. Iz osnovnih opisa koje smo imali tijekom našeg zajedničkog života,

znamo da ovo etersko tijelo ostaje s nama relativno kratko vrijeme nakon

smrti, i da se zatim odbacuje. Također znamo da postoji određeni značaj u

činjenici da ovo etersko tijelo, kakvo smo imali, ostaje s nama ujedinjeno u

danima nakon smrti.

Sve dok ovo etersko tijelo nosimo sa sobom nakon što smo odložili fizičko

tijelo, još uvijek možemo misliti sve što smo mogli misliti tijekom naše fizičke

egzistencije. Stoga sve misli koje nosimo u sebi možemo sagledati kao na

velikom platnu. Misli koje smo doživjeli tijekom naših života vidimo na

životnom platnu, što je često opisivano. Imamo cijeli svoj život kao u

panorami, tijekom onih dana kada još nosimo etersko tijelo i vidimo ga pred

sobom istovremeno - to jest, vidimo sve odjednom. Jer ono što ovdje u

fizičkom svijetu nazivamo sjećanjem potječe iz eterskog tijela, ali je vezano za

fizičko tijelo. Ovo fizičko tijelo smo odložili. Promatramo misli. Ne iznosimo ih



8 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

iz dubina koje imaju veze s fizičkim tijelom; vidimo ih, i, kao u panorami,

sagledavamo život koji smo doživjeli.

Zatim odlažemo ovo etersko tijelo. Ali ovo etersko tijelo, koje odlažemo, ostaje

nam vidljivo tijekom cijelog našeg života nakon smrti. Ono je vanjsko, ali

ostaje nam vidljivo. Sjedinjuje se s cijelim kozmosom, ali ono što se s njim

događa ostaje nam vidljivo; mi ga vidimo. I to je jedna od misterija smrti: da

u panorami promatramo misli koje smo imali u sebi dok smo bili živi, sve

dok etersko tijelo nosimo sa sobom; da ono što je izvan nas ujedinjujemo sa

svijetom, promatramo kao utkano u svijet, da tako kažem, tako da to

pripada našem svijetu, a ne našem 'Ja' nakon smrti. To je zaista iskustvo,

kao da ono što tijekom života tka i živi u nama kao etersko tijelo,

jednostavno živi u vanjskom eterskom svijetu.

Zatim, kao što znate, dolazi vrijeme kada od onoga što nosimo sa sobom

ovdje na fizičkoj razini, imamo samo 'Ja' i astralno tijelo, i, naravno, pogled

na ono što smo bili. Sebe tada doživljavamo na potpuno drugačiji način nego

ovdje u fizičkom tijelu - s pojačanom sviješću koju je smrt uspostavila u

nama. Ali nikada se ne smijemo prepustiti predodžbi da je ovaj život, između

smrti i novog rođenja, za dušu nesvjestan. Jača je, intenzivnija je svijest

povezana s ovim životom, nego svijest ovdje u fizičkom tijelu, samo što je

svijest razvijena na potpuno drugačiji način. I, naravno, čovjek se može

približiti tome kako bi trebao sebi predočiti umrle, samo integriranjem svega

onoga što znanost duha može ponuditi, kako bi transformirala predodžbe

koje su ovdje na fizičkoj razini prilagođene isključivo fizičkim objektima i

događajima. Dakle, živimo u svom 'Ja' i u astralnom tijelu. Odložili smo svoje

etersko tijelo. Ono je povezano s objektnom egzistencijom.

Dragi moji prijatelji, za onoga tko ulazi u duhovni svijet, uistinu je potresno

iskustvo posjetiti i pratiti umrle, s kojima se može doći u kontakt, ne samo

promatrati individualni život pokojnika između smrti i novog rođenja, već i

pratiti ono u što pokojnik gleda, ono što se od njega, kao njegovo etersko

tijelo, utkalo u svijet, koji je sada za njega vanjski svijet, objektni svijet,

promatrajući tako ono što je pokojnik sada dao eterskom svijetu. I tako se

umrle, na određeni način može doživjeti na dva načina. Od umrlog se može

doživjeti ono što je on predao eterskom svijetu, može se doživjeti ono u čemu

njegova svijest prebiva nakon smrti.

Kažem, da je prvi kontakt s onim što je pokojnik ostavio za sobom u

eterskom svijetu također šokantan. To je šokantno, čak i ako se ne bi moglo

doći u kontakt s bićem koje živi između smrti i novog rođenja, i nosi svijest i

samosvijest umrlog, već s onim što je umrli ostavio za sobom. Čak i tada,

takvo iskustvo nosi sve ono što duboko utječe na dušu, kao i sve što nosi

bilo kakav kontakt s duhovnim svijetom.



9 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

I taj šokantni aspekt uključuje, prije svega, stvarno, živo iskustvo da je takva

duhovnost, poput one upravo spomenute, odnosno takva duhovnost, eterska

duhovnost, koja ostaje od umrlih, zapravo stalno oko nas. Kao što živimo u

zraku koji nas posvuda okružuje, tako je istinit i svijet koji nas okružuje u

kojem ostaje ono što umrli ostavljaju za sobom kao svoj eterski svijet. U

svijetu u kojem stojimo, uključujući i naša fizička tijela, postoji i ova

duhovnost o kojoj sada govorim. Kao što postoji zrak oko nas, tako je istinito

i ono što umrli ostavljaju oko nas. Samo kroz stanja svijesti, odvojeni smo od

duhovnih svjetova; odvojeni smo, ne prostornim odnosima, već stanjima

svijesti.

Razmotrimo, naprimjer, osobu koja se trudi prakticirati vježbe duše. Izričito

naglašavam da se takve vježbe duše moraju izvoditi u potpunom miru duše.

Svatko tko se na bilo koji način uznemiri vježbama duše šteti sebi. Ako se

vježbe duše izvode na način kako su ovdje i u našoj literaturi opisane, tako

da su to zaista vježbe duše i da u njima ne sudjeluje fizička egzistencija,

onda one nikada ne mogu naštetiti osobi, niti uzrokovati duševnu štetu. Ali

nikada ne bismo postigli istinsko duhovno znanje, ako ne bi s vremena na

vrijeme skrenuli pažnju na ove stvari.

Pretpostavimo da osoba izvodi sljedeću vježbu. Kaže sebi: vidim boje svojim

očima, crvenu, plavu i tako dalje. I sada prelazi na doživljavanje nečega, u

određenom smislu, živog s crvenom, plavom, zelenom i tako dalje. Postupno

shvaća da kao ljudsko biće, posebno u današnjem materijalističkom dobu,

postoji u fizičkom svijetu na vrlo grub način, da ne uspijeva reagirati na

finije stvari koje može iskusiti. Ta finija stvar se doživljava kada se obrati

pažnja na više duhovni dojam koji boje, ali to mogu biti i drugi osjetilni

dojmovi, ostavljaju na nas. Naravno, svi također općenito znaju: ako

dopustimo plavoj površini da na nas utječe, ona će imati drugačiji učinak

nego ako dopustimo crvenoj površini da na nas utječe. Za one koji je

percipiraju bez da postanu nervozni - ovo izričito naglašavam - crvena

površina ima nešto agresivno u sebi, nešto što, takoreći, izvire iz njezine

površine, nešto što nas napada. Iz crvene uvijek nešto dolazi prema nama.

Plava u nama izaziva suprotan osjećaj. Ostaje mirna na svom mjestu. Ništa

nam ne dolazi iz plave. Naprotiv, kada možemo suptilnije su-osjećati s

bojama, imamo osjećaj da svojim duševnim snagama možemo prodrijeti u

plavu, da možemo prodrijeti kroz nju. Zelena je, u određenom smislu, u

ritmičkom stanju ravnoteže. Zato ima tako blagotvoran učinak kao zemljin

vegetacijski pokrov. Zelena na nas utječe na način da prodiremo u nju, a

zatim nam se i vraća. Kada vidimo prostrano zeleno polje, imamo osjećaj da

u nešto ulazimo - a onda nam se ono opet približava: u njega - prema nama.

To stvara taj osvježavajući osjećaj koji za nas ima prostrano, zeleno polje.

Možete se uvjeriti da su ljudi i primijetili nešto slično, da se u određenom

smislu može živjeti s bojama, ako u Goetheovoj Teoriji boja pročitate



10 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

poglavlje o moralnim učincima boja - doduše, danas je malo tko razumije -

gdje su navedeni odgovarajući osjećaji koji se mogu imati za sve boje. Dakle,

može se živjeti s bojama, kao i s drugim osjetilnim percepcijama, ali sada

kao primjer uzimamo boje. S bojama se može živjeti tako da se s plavom

bojom nešto rađa u duši, poput sile slične čežnji koja izvire iz duše, ali koju

plava boja s užitkom upija. S crvenom se uvijek rađa nešto što kao da nam

dolazi, što nas ne želi prihvatiti, što nas na određeni suptilan način želi

preplaviti. Dok percipiramo boje, može se imati moralno-duševno iskustvo,

da tako kažem. Naravno, ne može svaka osoba izvoditi takve vježbe u jednoj

inkarnaciji; ali opisujem ih kako biste mogli vidjeti kako su pojedinačni

svjetovi povezani. Dakle, ako bi osoba izvodila takve vježbe, živjela bi mnogo

čišće u svijetu boja. Ako bi takve vježbe izvodila za druge osjetilne percepcije,

živjela bi čišće u svijetu drugih osjetilnih percepcija. Ali onda bi se ubrzo

dogodilo nešto drugo.

Zamislite osobu koja tako živo doživljava plavi nebeski svod. Tada ne bi

imala samo plavetnilo iznad sebe - a to je vrlo subjektivno plavetnilo, jer u

stvarnosti svoda nema - već bi ga doživljavala kao blagotvornu unutarnju

površinu hemisfere iznad sebe, koja posvuda upija njen duševni život,

hemisferu iza čije površine duševno iskustvo može prodrijeti. Ljudi koji svijet

doživljavaju u dubljem smislu, stoga govore poput, naprimjer, Jacoba

Böhme, koji ne kaže: 'Kad čovjek vidi plavi nebeski svod...' - već kaže: 'Kad

čovjek vidi dubinu'. - Ovo sadrži cijelo iskustvo plave boje: 'Kad čovjek vidi

dubinu'.

Ali javlja se nuspojava kada čovjek uroni u život boja: kada su boje prisutne,

duša istovremeno sjaji. Javlja se zbog mogućnosti, koristeći sasvim mali

vremenski isječak, kojeg čovjek inače ne bi mogao koristiti. Kada naiđete na

vanjski objekt u običnom fizičkom životu, vi ga vidite; dakle, vidite određenu

boju. Tu zapravo počinje vaš dojam. Tada naknadno možete misliti, formirati

predodžbu o boji. Ali s viđenjem boje počinje vaše zajedništvo s objektom. Ali

to nije početak onoga što se događa. Vanjski psiholozi iz laboratorija već
znaju da između učinka na naše oči, i pojave predodžbe plave boje, prođe

određeno vrijeme. Dakle, plava boja u prvom redu utječe na naše oči. Ne

percipiramo je odmah, već prođe određeno vrijeme; tek tada postajemo

svjesni toga.

Danas u običnim knjigama možete pročitati kako se provode eksperimenti u

laboratorijima. Konstruira se određeni aparat, i pokušava se stvoriti dojam,

a ispred njega je pokusni kunić, student. Student zatim mora registrirati,

koristeći drugi aparat, kada primi dojam, kako bi se mogao odrediti kratki

vremenski period koji prođe između aktivacije naših osjetilnih organa i

pojave u svijesti. Prolazi određeni vremenski period. Tijekom tog razdoblja

još ne doživljavamo plavu boju, ako je to plavi dojam, ali doživljavamo

moralni dojam boje. To već ima učinak u nama. Dakle, kako se duša ulijeva



11 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

u plavu, kako se prima s užitkom, to je već u nama. Duševni element boje

zapravo ima učinak ranije, ali ostaje nesvjestan. Ljudi ga ne percipiraju. I tek

kad se boja pojavi ljudi počinju razvijati svoju svijest. Ne obraćaju pažnju na

ono što prethodi senzaciji boje.

Sada razmislite o ovome: kada je netko na određeni način prisiljen obratiti

posebnu pozornost na ovaj moralni dojam boje, na ovo duhovno iskustvo

boje, tada se pojavljuje i nešto posebno. Treba obratiti pažnju, kada je

potrebno dodati boju nekoj površini, da tako kažemo, to jest, kada se slika ili

kada se općenito prenose boje koje bi trebale proizaći iz misli. Kada se radi o

pravom slikarstvu, radi se iz duhovnog dojma boje. Ovdje se to ne radi kao

čisti umjetnik po modelu, koji samo oponaša model, već se zna da se taj

duhovni dojam mora izazvati, pa se dodaje crvena. Na drugoj površini dodaje

se plava, jer se mora izazvati ovaj ili onaj duhovni dojam. Tako je izvedeno

cijelo slikarstvo u našoj zgradi u Dornachu. Shema boja ovdje u potpunosti

proizlazi iz duhovnog, koje se treba pojaviti kroz boje. Međutim, to je učinilo

apsolutno nužnim, u najeminentnijem smislu, prvo u sebi imati zgradu kao

duševno biće. Kao što će se zgrada suočiti sa svijetom, tako je i izrasla kao

zgrada iz duševnog bića. Ljudi bi mogli percipirati iz čega je zgrada Dornach

izrasla, kada bi mogli koristiti ovo kratko vremensko razdoblje, koje prođe

između utjecaja zgrade na osjetilne organe i trenutka kada se dojam

osvijesti. Ali onaj tko je bio uključen u izgradnju, mora stvarati upravo iz

ovog kratkog vremenskog razdoblja, mora stvoriti sve u zgradi, u smislu boja

i oblika, iz ovog kratkog vremenskog razdoblja.

Rekao bih da sam vas, na više znanstveni način, uputio u nešto što vam se

može činiti teškim. Ali takve se poteškoće moraju prevladati. Svakako može

biti slučaj i danas, da čovjek kao milost - a milost je tu uvijek u određenom

smislu, po tome što stojimo u svijetu - nekako može uhvatiti ovaj trenutak.

Vidi nešto, a opet će ponekad imati dojam da se interakcija zapravo već
dogodila između njega i onoga što vidi kada to osvijesti. Vidi nešto i kaže

sebi: čini mi se kao da sam ovo već vidio.

Možda ste svi upoznati s osjećajem susreta s bićem ili predmetom, da tako

kažem, i da zato imate osjećaj: nije tu samo kada ostavlja dojam na svijet,

već se približio, prije toga nam se već približio. Moglo bi se reći, da je ovo

puzanje približavanja, nešto što se ponekad može primijetiti. Međutim, za

običan život, ono što se događa u ovom kratkom vremenskom razdoblju,

odmah je potpuno izvan svijesti, izvan praga. U trenutku kada netko postane

svjestan onoga što leži odmah iza praga svijesti, u tom trenutku čini važno

duhovno otkriće. Želim to još jednom ilustrirati na konkretnom slučaju.

Mnogi od vas su već čuli za ovo, a možda sam to čak i ovdje spomenuo.

Prošle godine, mali dječak je umro blizu zgrade, zgnječen kombijem u

pokretu. Etersko tijelo ovog malog dječaka ujedinjeno je sa zgradom

Dornach, tvori auru zgrade Dornach, živi u auri zgrade Dornach. A kada se



12 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

umjetnički radi na zgradi Dornach, iz ovog eterskog tijela izlaze sile, koje

naravno izgleda uvećano. Čovjek te sile osjeća u sebi, baš kao što duševno

osjeća zgradu.

Zašto je to tako? Zato što u svijetu o kojem sam upravo govorio, koji je uvijek

oko nas, koji jednostavno ne percipiramo jer ostaje nezapažen prije nego što

dojam dođe do nas, jer se u tom svijetu nalaze eterska tijela umrlih, koja

umrli gledaju. Ono što umrli vide iz našeg svijeta, ono što umrli gledaju,

sadržano je u eterskom svijetu koji nas okružuje. I mi bismo to uvijek vidjeli

kad bismo, u određenom smislu, mogli vidjeti prije nego što vidimo u

fizičkom svijetu, kad bismo samo malo mogli prijeći taj prag.

Ali to ne sprječava umrle da u ovom svijetu uvijek budu aktivni, kroz ono što

su ostavili za sobom. Okruženi smo svijetom u kojem žive eterska tijela

umrlih. Na neki način, ona su s njim povezana. I samo zato što ono što živi u

eteru, prvo mora pogoditi naše fizičko tijelo i pokrenuti aparat fizičkog tijela,

ne uspijevamo percipirati tu snažnu obavijenost onim što eterski ostaje

prisutno u našem svijetu umrlih. Međutim, moramo steći ovaj osjećaj da naš
svijet mora biti obogaćen za naše predodžbe, onim što je u prvom redu

prisutno u cijelom ovom eterskom svijetu kroz eterska tijela umrlih.

Sami umrli u prvom redu nisu u ovom svijetu, već samo njihova preostala

eterska tijela. Same umrle ne možemo pronaći na tako jednostavan način -

iako bi i taj jednostavan način bio težak. Sami umrli nastavljaju živjeti,

nakon što su položili svoje etersko tijelo, u svom astralnom tijelu i u svom

'Ja'. Možete shvatiti kako trebamo preoblikovati svoje predodžbe, kada

uzmete u obzir da se sav misaoni materijal odvaja od nas eterskim tijelom,

koje prelazi u vanjski eterski svijet. Misaoni materijal koji smo ovdje

akumulirali u našem fizičkom tijelu, nakon smrti ne ostaje s nama. Taj

misaoni materijal postaje vanjski svijet. Umrla osoba nakon svoje smrti ne

gleda na misli onako kako je gledala, naprimjer, misli koje je formirala

tijekom života, a koje zatim pamti i izvlači iz svoje podsvijesti. Umrla osoba

na svoje misli gleda kao da su eterska slika; vidi svoje misli vani u svijetu.

Onima koji su prošli kroz vrata smrti misli su nešto vanjsko. Ono što nam se

ovdje otkriva kroz osjećaje i volju, ostaje povezano s našom individualnošću.

To zatim živi dalje u našem astralnom tijelu i u našem 'Ja'. Naše 'Ja' se pali

u samosvijest kroz kontemplaciju trenutka smrti. Naše astralno tijelo, se pali

mislima u slici pred nama, koje su gurnute u naše astralno tijelo. Kao

rezultat toga doživljavamo ih u našem astralnom tijelu. Ovdje u fizičkom

tijelu, misli doživljavamo na takav način da ih povlačimo iznutra. Nakon

smrti, doživljavamo ih na takav način da ih gledamo kao što gledamo

zvijezde, svjetove ili planine, i one na nas ostavljaju dojam. Taj dojam

primamo i doživljavamo u našem astralnom tijelu i u našem 'Ja'. Dakle,

upravo suprotno vrijedi u odnosu na ono što se događa u fizičkom životu.

Dok ovdje misli nazivamo nečim unutarnjim, nakon smrti ih moramo



13 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

nazivati nečim vanjskim. Važno je da shvatimo, da se ne prepuštamo

predodžbi da je svijet nakon smrti samo fino, raspršeno ponavljanje fizičkog

svijeta ovdje, kako se često pretpostavlja u spiritualističkim krugovima. To je

nešto sasvim drugačije. To je nešto sasvim drugačije jednostavno zato što su

naše misli entiteti izvan nas samih.

Upravo kada se razmišlja o takvim predodžbama, shvaća se da ne samo da je

potrebna, rekao bih, određena otvorenost da bi prihvatili znanost duha, već i

da se mora imati određena sposobnost koncepte učiniti fluidnim, da ih se

donekle modificira, da se ne tvrdi da se ono što je u duhovnom svijetu može

sebi predočiti s konceptima koji se ovdje imaju. Stoga je potrebno da netko

tko je sposoban potražiti umrlu osobu, recimo, da nauči o ovom općenju s

umrlima. Dok ovdje, kada susrećemo osobu, ulazimo u odnos s njezinim

unutarnjim bićem, možda kroz to što nam to unutarnje biće izražava

riječima, izrazima ili gestama, s umrlima, kada ulazimo u odnos s njima, oni

nam pokazuju što nam žele reći u objektnom svijetu. Vidimo, takoreći, u

imaginacijama na koje nas upućuju, što doživljavaju, što nam imaju reći.

Može se reći da umrla osoba, kada je nešto pitaju kaže: pogledaj tamo, tamo

ćeš naći ono što ja sada doživljavam.

Ali sve je to brz proces. Umrla osoba ima sposobnost nadosjetilno percipirati

misli koje mi ovdje doživljavamo samo interno, nevidljivo. Tek kada se stekne

sposobnost percipiranja misli s umrlim, s njim se može i doživljavati. To

njemu daje sasvim posebnu sposobnost da kao umrla osoba doživi naše

misli, kao takozvana umrla osoba.

To se posebno događa u slučaju fenomena kojeg bi se ovdje želio dotaknuti.

Kada netko koga smo voljeli premine, misli u svojim dušama nosimo dalje.

Mislimo o onome što smo s njim doživjeli, što smo s njim osjećali i tako dalje.

Umrla osoba, rekao sam, vidi misli. Ona također vidi naše misli, i vrlo brzo

može razlikovati misli koje ima kao otiske samog duhovnog svijeta, koje

predstavljaju imaginacije onoga što je u duhovnom svijetu, od onih misli koje

osoba misli u duši koja je u tijelu. Može razlikovati to dvoje. Razlikuje ih kroz

svoje unutarnje iskustvo. Razlika je doista vrlo velika. Kada umrla osoba - za

iniciranog nema razlike - treba iskusiti misao o nečemu što postoji samo u

duhovnom svijetu, mora aktivno doživjeti tu misao. Prvo mora slijediti,

mogao bih reći, svaki dio te misli koju sam doživljava. Proces je teško

objasniti. Pretpostavimo da ovdje postoji slika, ali vi biste tu sliku vidjeli

samo ako biste sami ocrtali i preslikali sve detalje. Umrli to može. On

ponovno naslika sve misli koje vidi; ponovno ih stvara, da tako kažem, i

doživljava to ponovno stvaranje. Veliki dio života između smrti i novog

rođenja, u biti se sastoji od ponovnog stvaranja onoga što je prisutno u

duhovnom svijetu u formaciji misli. Čovjek to na ovaj način ponovno stvara.

Tada zna da ima posla s formacijama misli koje pripadaju isključivo

duhovnom svijetu.



14 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Iskustvo je drugačije kada se iz duhovnog svijeta promatraju misli koje žive

kod ljudi koje smo za sobom ostavili u fizičkom svijetu. Nije kao da ih

ponovno stvaramo; naprotiv, s mislima se zaista suočavamo na takav način

da se možemo pasivno povezati. Baš kao što vazu za cvijeće ne moram prvo

ocrtati, već se ona neposredno formira kao dojam, tako je i s mislima živih.

One stvarno nastaju na sličan način, kao što se ovdje javljaju dojmovi

fizičkog svijeta. I to je ono što uzdiže, usrećuje i grije umrle u mislima živih,

koji su ih voljeli. Jer to je sasvim posebna oblast za umrle, da zavire u misli

onih koji su ostali iza njih i vole ih. To je za njih poseban svijet. Ovdje bi se

fizički svijet mogao doživjeti na način, zar ne, da bi bilo prisutno samo ono

što nastaje u mineralnom, životinjskom, biljnom, i u carstvu ljudi. Tada,

naprimjer, ne bi bilo umjetnosti. Umjetnost se stvara uz ono, izvan onoga što

je stvarno potrebno. To je ono što čovjek, koji duševno promišlja razvoj ljudi,

općenito zna da ne smije nedostajati u svijetu, iako bi priroda bila jednako

potpuna kakva jest, čak i da ne postoji umjetnost. Dakle, umrli bi u svakom

slučaju mogli živjeti kako bi ljudi živjeli u pustom, mrtvom, pukom svijetu

prirode, u svijetu bez umjetnosti; dakle, umrli bi mogli živjeti ako bi se

dogodila čudna stvar da svaku umrlu osobu njeni voljeni odmah nakon

smrti zaborave. Ono što se vidi u obliku misli koje ostaju u dušama onih koji

vole umrle, nešto je što je svakako dodano svijetu u onome što je umrloj

osobi neposredno potrebno, ali što uzdiže i uljepšava egzistenciju umrle

osobe. To se može usporediti s umjetnošću u fizičkom svijetu, ali usporedba

je pogrešna, jer je to za umrlu osobu uzdizanje, uljepšavanje, u daleko višem

smislu od uljepšavanja fizičkog svijeta kroz umjetnost.

Stoga ima duboko značenje, u cjelini kozmičke egzistencije, kada svoje misli

ujedinimo s mislima umrlih, da umrlima donosimo i misli koje su izražene

jezikom, konceptualnim jezikom koji je zajednički živima i umrlima: jezikom

kojim govorimo ovdje u znanosti duha. Jer sadržaj znanosti duha, razumije i

umrli jednako dobro kao i živi. Nikada ne postane stran, umrlima.

Vjerujem da upravo prikupljanjem ovakvih predodžbi, postupno dobivamo

živopisnu sliku duhovnog svijeta. Možemo pronaći put u ono što leži s one

strane praga i iz čega, u biti, proizlazi i sve što za nas postoji s ove strane

ovog praga.

U svijetlu ovih pojava, mora se imati u vidu da je - opravdano, naravno, jer je

to dio kozmičkog plana - današnje čovječanstvo kratkovidno u svom pogledu

na svijet, ali zapravo više kratkovidno nego što treba biti. Jer kada istinski

materijalistički nastrojena osoba našeg vremena, formira svoje koncepte,

svoje predodžbe o svijetu, ona misli da su te predodžbe, ti koncepti,

univerzalno ljudski. Znate koliko je teško naučiti materijalistički nastrojenu

osobu da se može razmišljati drugačije od nje. Materijalist je, uostalom,

prizeman, kada kaže da je svatko tko ne misli kao on budala. Ne postoji veća

unutarnja netolerancija od one materijalistički nastrojene osobe.



15 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Materijalistički nastrojena osoba u osnovi uvijek razmišlja ovako: ljudi su

prije mislili da postoje svakakve vrste duhovnih stvari; jedva bi napravili

korak u životu, a da ne bi posvuda sumnjali ili čak vidjeli duhove. Ali sve je

to bila čista fantazija. Sada smo mi, kao ljudska rasa, konačno toliko

napredovali da smo napustili tu djetinjastu ideju. - Ipak, ljudi bi na svakom

koraku mogli primijetiti koliko je takva ideja apsurdna.

Želim to ilustrirati primjerom koji se čini nategnutim, i dolazi iz potpuno

drugačije perspektive od one o kojoj smo danas raspravljali. Razmislimo o

slici koju često razmatramo iz različitih kutova prve faze zemaljskog razvoja,

egzistencije čovječanstva u raju, kako je imamo u Bibliji. Razmislimo o ovoj

slici prvih ljudi, Adama i Eve u raju: Eva grize jabuku, daje jabuku Adamu,

zmija na drvetu zavodi Evu. Ovaj se motiv ponekad još uvijek slika, posebno

danas, na način da se slika što prirodnija žena, i još prirodniji muškarac, jer

je to moderno. Bilo da se radi o impresionizmu ili ekspresionizmu, u svakom

slučaju slika se što prirodnija žena i još prirodniji muškarac, prirodni

krajolik, prirodna zmija koja pokazuje svoje prirodne, pohlepne zube i tako

dalje. Ali nije se oduvijek slikalo na ovaj način, jer takva slika ne bi prenijela

pravu stvarnost koju bismo trebali vidjeti. Naravno, znamo da bismo u zmiji

trebali vidjeti simbol stvarnog zavodnika, Lucifera. Ali Lucifer je biće koje je,

kao što znamo, ostalo iza tijekom egzistencije Mjeseca i koje, kako se

pojavljuje u zemaljskoj egzistenciji, u zmiji može imati samo svoj simbol.

Međutim, zmija nije Lucifer, već ga nekako treba gledati duhovno. To znači

da se ovaj Lucifer također mora vidjeti duševnim moćima. Ovaj Lucifer mora

se vidjeti iznutra, naporom unutarnjih moći. Kako ga se može vidjeti, dragi

prijatelji? U osnovi, svi nosimo dojmove Lucifera u sebi, baš kao nosimo i

dojmove Ahrimana. Pokazat ću vam, što je kraće moguće, bez ikakvih

argumenata ili detaljnih objašnjenja, koja sami možete pronaći u onome što

već imamo u našoj literaturi, kako bi se mogla imati predodžba o Luciferu.

Čovjek unutar sebe nosi impulse luciferskog. Nosi ih na takav način da se

nalaze u njegovoj glavi, a odatle prožimaju astralno tijelo, gdje je zaostalo

lucifersko. Dakle, dok su Duhovi oblika formirali svoju glavu, u njihovu

glavu prodiru luciferski impulsi, ali i u ono što je formirano iz astralnog, u

leđnu moždinu. Dakle, ako bismo iz čovjeka izvukli glavu i njezin nastavak,

kralježnicu, dobili bismo zmiju, zmijoliku formaciju s ljudskom glavom.

Naravno, cijelu stvar treba tada promišljati astralno; glava je još uvijek

donekle replika ljudske glave, a kralježnica koja s nje visi, proteže se

zmijoliko. Zamislite to objektivno projicirano prema van, i to je zmija s

ljudskom glavom. To znači da bi svatko, tko na slici vidi izvana Lucifera,

mogao reći: zmija s ljudskom glavom. - Ne zmija sa zmijskom glavom, jer to

više nije Lucifer; to je zemaljska zmija na kojoj su Duhovi oblika već djelovali

kao na zemaljsko biće. Dakle, morali bismo reći, zmija s ljudskom glavom.

To znači da bi slikar koji bi htio naslikati Lucifera na drvetu, morao prikazati

zmiju kako se uvija uz drvo s ljudskom glavom na vrhu. Pritom bi slikao iz



16 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

perspektive naše znanosti duha. Stoga bismo morali zamisliti Adama i Evu

blizu drveta, i omotano unutar drveta, nešto nalik zmijskom tijelu, osim

kralježnice transformirane u astralni oblik, koja oponaša ljudsku glavu. Kad

je žena prvi put vidi, prirodno je oblikovana prema ženskom licu.

Idite ovdje u muzej, u umjetničku galeriju, i pogledajte sliku majstora

Bertrama, i vidite kako je, usred Srednjeg vijeka, naslikao ovu zmiju na

drvetu, baš kao što sam je upravo opisao. To je frapantno! Veličanstveno je i

zapanjujuće, jer nam pruža dokaz da je slikar usred Srednjeg vijeka slikao

prema realnim, stvarnim predodžbama duhovnog svijeta. Ovo je konačan

dokaz, da se ne moramo vratiti mnogo stoljeća unatrag da bismo danas

dobili dokaz da su ljudi tada znali nešto što je čovječanstvo zaboravilo u

ovom dobu materijalizma.

Naravno, ova tema, o kojoj sam upravo raspravljao, nikada neće biti

dotaknuta u vanjskoj povijesti umjetnosti. Unatoč tome, u našem

materijalističkom dobu, svatko se može uvjeriti, ne samo imati stav već i

percipirati: pogled na duhovno nestao je tek u posljednjih nekoliko stoljeća.

Svatko tko ode u umjetnički paviljon, i pogleda ovu sliku raja koju je

naslikao Majstor Bertram, ima uvjerljiv dokaz, pružen na vanjskoj fizičkoj

ravni, da nije bilo tako davno kada su ljudska bića mogla zaviriti u duhovni

svijet kroz ono što nazivamo atavističkom vidovitošću, i znati njegove tajne

na potpuno drugačiji način nego što se znaju danas. Samo zamislite koliko

slijepi ljudi zapravo hodaju svijetom, budući da se mogu izvana na fizičkoj

razini uvjeriti, samo kad bi htjeli, da se odvija razvoj.

Značajno je da je tijekom posljednja tri ili četiri stoljeća postojeća,

atavistička, nesvjesna vidovitost opala. Jer naravno, majstor Bertram nije

mogao razviti znanost duha. On je samo vidio, još uvijek u eterskom carstvu,

što Lucifer zapravo radi i slikao u skladu s tim. Bila je to nesvjesna,

instinktivna vidovitost.

Da bi ljudima došla vanjska percepcija, ova drevna percepcija duhovnog

svijeta, morala je opasti. Ali ljudi je moraju ponovno steći. I postupno mora

doći vrijeme kada će ono što je izgubljeno, biti ponovno stečeno, iako samo u

polju svijesti. Stoga to mora pripremiti struja znanosti duha. Ljudi se mogu

ponovno približiti duhovnom svijetu, samo proučavajući znanost duha. Ali

ova znanost duha mora zaista dovesti do uvida u duhovni svijet.

Danas se znanstveno može dokazati, koliko daleko prirodna znanost može

ići. Kada danas čisto znanstveni mislilac govori o toj temi, on zapravo govori

u duševnom aparatu, o tjelesnom instrumentu duševnog života. Sada,

ispitajte danas dostupna izlaganja - to se zove psihofiziologija - koja potječu

od najvažnijih znanstvenih mislilaca našeg vremena i pogledajte što oni

imaju za reći o duševnom, to jest, u njihovom vlastitom smislu, o duševnom

aparatu. Na vrlo neobičan način, svugdje ćete pronaći da ovi ljudi kažu: ako



17 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

uzmemo u obzir osjetilni i život predodžbi, duševni aparat je uvijek dio njega,

a zatim opisuju što se događa u mozgu, u živčanom sustavu, kada osoba

osjeća i ima predodžbe. Tjelesni, materijalni paralelni proces se može pronaći

svugdje. Sada, kada ovi istraživači pristupe osjećaju i volji, ne nalaze ništa

od tjelesnog paralelnog procesa.

To da takvo što ne izlazi na vidjelo, da se ne primjećuje, to je samo zato što

prirodna znanost i njeno razmatranje - ne može se baš reći razmatranje, jer

je razmatranje korisno, ali monističko razmatranje prirodne znanosti je

krajnje suvišno - to jest, zato što monisti likuju oko činjenice da za svaki

proces misli i osjeta, postoji određeni fizički proces i da su misao i osjet

vezani uz mozak. Ali oni ne govore o osjećaju i volji. Najviše što govore je o

tonovima osjećaja, odnosno o nijansiranim predodžbama. Ali nikada ne dođu

do osjećaja i volje. A pošteni prirodoslovci kažu: naša znanost ne ide do

osjećaja i volje. Ono što sada govorim možete pročitati u znanstvenoj

literaturi. To se u svakom pogledu može dokazati. Naprimjer, istinu onoga

što sada govorim najlakše možete pronaći kod dr. Theodor Ziehena, vrlo

poznatog psihijatra i psihofiziologa našeg vremena. On pokazuje pojedinačne

procese koji odgovaraju mišljenju, osjetu. Čak dolazi do nijansi osjećaja; ali

ne dolazi do samog osjeća i volje. Stoga poriče osjećaj i volju. Oni uopće ne

postoje, kaže. Može li se zapravo jasnije znanstveno dokazati da se

znanstveno mišljenje proteže samo na privremeno, samo na ono što

odlažemo smrću, i da ono što je izvan toga, što kao što sam rekao, živi u

osjećanju i volji, tako malo pripada tijelu da to prirodoslovac uopće ne

pronalazi, da to čak odbacuje i poriče! Pa ljudi gaču: osjećaj i volja ne postoje

jer se običnom znanošću ne mogu otkriti; sama prirodna znanost nam

danas pokazuje da osjećaj i volja nisu povezani s tijelom kao takvim, poput

misli i osjeta!

To je povezano s činjenicom da se misli odvajaju od nas i nakon smrti

pojavljuju se raširene vani. Osjećaj i volja ostaju s nama. A iz osjećaja i volje

proizlazi moć stvaranja tabele misli. Svatko tko želi, danas može pokazati,

isključivo kroz prirodnu znanost, kako osjećaj i volja nemaju nikakve veze ni

s čim što je priroda, već se nakon smrti pojavljuju kao astralno tijelo i 'Ja' te

ostaju zajedno s čovjekovom individualnošću, paleći se u novu svijest na

način koji sam opisao; jer je cijelo širenje etersko, reflektirano u astralnom

tijelu, a zatim reflektirano u 'Ja' nakon što je i astralno tijelo odloženo.

U osnovi, sve je u redu. I suvremena znanost ne opovrgava znanost duha;

ona je zapravo dokazuje! Kad bi se samo imalo malo razumijevanja, vidjelo bi

se kako, kroz ispravno razumijevanje, istinska prirodna znanost pokazuje

ispravnost znanosti duha, čak i s obzirom na pojedinačne tvrdnje.

Znanost duha, kao što vidite, mora u našem vremenu započeti, ući u razvoj

ljudi, nešto je što mora zahvatiti čovječanstvo, jer će ono shvatiti samo ono

prolazno i o onom vječnom koje živi u nama, neće ništa znati. Doći će



18 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

vrijeme kada će ljudi to prvo shvatiti, a zatim će se više baviti razvojem svog

života volje, razvojem svog života osjećaja. Jer samo kroz osjećaje i volju

sjedinjujemo se sa svijetom, koji nije bez misli.

Ljudi će prirodno prigovoriti: pa, onda jednostavno osjećaš duhovni svijet,

nisi s voljom tu! Ne, upravo kroz osjećaj i volju sjedinjeni smo s objektivnim

svijetom misli, s mislima koje žive, mislima koje ne samo da mislimo. I kao

što je istina da su ljudi u pretpovijesno doba mogli zaviriti u duhovni svijet,

tako je istina da će ljudi u budućnosti ponovno morati steći taj uvid u

duhovni svijet. Ali to će moći postići samo ako odluče prvo se donekle baviti

mislima duhovnog svijeta, što naše vrijeme odbacuje.

Da bi se to postiglo, mnogi, mnogi koncepti i predodžbe koje danas kruže

morat će se ispraviti. Teško je povjerovati koliko ljudi danas razmišljaju -

dopustite mi da upotrijebim paradoks - nepromišljeno. Daju definicije za

koje su apsolutno uvjereni da su točne, da ih se uopće ne može osporiti.

Međutim, duhovni znanstvenik ima zadatak temeljito ispitati ono u što su

ljudi apsolutno uvjereni, jer im se to čini potpuno logičnim, jer su u to

uvjereni. Naprimjer, ako se mekoga u današnje materijalističko doba pita:

što je istinit koncept? - odgovorit će i reći nešto poput: istinit koncept je

kada stvorim unutarnju sliku objekta koji stvarno postoji u svijetu. To jest,

svatko će danas definirati: istina se sastoji u slaganju, slike koju netko

stvara u mislima, s nečim vani. Sada, ispitivanjem koncepta, vrlo se lako

može pokazati da istiniti koncept nema apsolutno nikakve veze s onim što se

obično tako naziva. Lako se može pokazati da bitak slijedi potpuno drugačiji

put od slike koju stvaramo kao koncept. Ako je koncept istinit samo ako

odgovara bitku, onda bi prirodno bio istinit samo dok ga bitak potvrđuje.

Naprimjer, koncept bismo mogli usporediti sa slikom koju napravimo kao

portret osobe. Portret je dobar ako nalikuje osobi. Ali nema nikakve veze s

bićem te osobe. Korespondencija slike s nekim sebstvom ne doprinosi

unutarnjoj istini slike. Jer zamislite da napravite portret osobe i da ona

odmah iza toga umre. Prvo, slika odgovara onome što jest, a zatim onome što

nije. Bitak uopće nema veze s tim je li slika istinita ili ne; to nema veze s

bitkom. To je nešto potpuno imaginarno za one koji stvar istinski logički

razmatraju. Bitno je da se te stvari doživljavaju unutarnje. A to unutarnje

iskustvo je nešto što čovječanstvo mora ponovno steći.

Ali to prije svega zahtijeva - a do toga možemo doći promatrajući naša teška,

patnjom ispunjena vremena - da čovječanstvo ponovno stekne osjećaj za

stvarnu istinu. Zbog materijalizma se postupno udaljavalo od istine. Izgubili

smo se kroz materijalizam, posebno u pogledu koncepta istine. Usporedite

danas, ako to možete provjeriti, novinarske opise - i koliko ljudi danas ne

čita ništa osim novina - nekog događaja kojem ste svjedočili s vlastitim

percepcijama. Ako ga ponovno pročitate u novinama, vidjet ćete da je opisan

na način na koji dotični novinar misli da može ostaviti dojam na svoje



19 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

čitatelje. Ali osjećaj da treba odgovarati istini sve je manje prisutan. Ali to je

dio toga. I sve dok to ne prožme čovječanstvo, impuls koji vodi iz osjetilnog

svijeta u duhovni svijet, neće moći uzburkati duše. Jer pod tim manjkavim

konceptima istine, koncepti prikriveno postaju lažni. Koliko često

doživljavamo, naprimjer, sljedeće: netko piše o znanosti duha, recimo o

onome što sam ja objavio o znanosti duha. Zatim piše i naravno, ne može

izbjeći da kaže, na temelju svojih materijalističkih koncepata, da je sve to

plod fantazije i da se ne bi smjelo ispredati iz fantazije. I zatim nastavlja

istražujući kako je moguće da čovjek može biti fantast.

Takav članak se zapravo pojavio ne tako davno! Ispituje kako osoba može

biti toliki fantast. Govori odakle ta osoba - u ovom slučaju, to sam bio ja -

dolazi, gdje je prije živjela, i kako do tih fantazija može doći kroz određeno

rasno miješanje. U svom materijalizmu, fantaziraju nevjerojatne stvari. I to je

ono što govorim: jednostavno zgrabite laž, iznutra iskrivljujete istinu.

Naravno, to se ne može izravno dokazati. Ali kako je tu licemjerje, u tome da

nekoga optužite za fantaziju, a zatim sami fantazirate o njemu! Ako bolje

pogledate naš sadašnji život, vidjet ćete koliko je nevjerojatno raširen ovaj

nedostatak odgovornosti da sve što kažemo zapravo odgovara stvarnosti. Bez

da steknemo ovaj osjećaj, na intenzivan način, ne možemo dobiti pristup

duhovnom svijetu. Ne možemo ni shvatiti zašto ono što znanost duha donosi

iz duhovnog svijeta kao istinu, zašto to mora biti istina. Ali previše smo

kratkovidni da bismo na ovaj način istinski razmotrili našu sadašnjost, i

previše smo vezani za svoje interese u ovome ili onome da bismo istinski

vidjeli u svim oblastima, kako neistina svjetluca i probija se u svaki proces

života.

Istinski osjećaj, istinske predodžbe, istinsko promišljanje o tim stvarima, to

su prve pripreme za znanost duha. I takvo promišljanje mora spadati u,

rekao bih, svojevrsno svjesno pripremno razdoblje za ono što budućnost

čovječanstva mora uistinu biti; jer samo u ponovnom ujedinjenju duše s

duhovnim, može ležati buduće spasenje ljudske rase. Znanost duha nije

nešto što tražimo kao još jednu senzaciju; radije, znanost duha mora biti

nešto za što znamo da se mora pojaviti u našem vremenu, jer je čovječanstvu

ova znanost duha potrebna. I moramo se, u određenom smislu, osjećati

predanima njoj, kada bistro i jasno pogledamo tijelo razvoja čovječanstva.

Ali kakvu beskonačnu obogaćenost doživljavamo kroz ono što nam znanost

duha može dati, postupno proširujući svijet, dodavanjem duhovnog područja

fizičkoj oblasti ljudskog razvoja! U dobu materijalizma, ljudi su sve više

odsječeni od svijeta u kojem čovjek postoji između smrti i ponovnog rođenja.

Zauzvrat, znanost duha im mora dati priliku da žive s cijelim čovjekom,

uključujući i ono što je prisutno u čovjeku kada mu nedostaje fizičko tijelo.

Naš svijet za to ništa ne nudi.



20 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Čovjeku može biti zaista teško u duši, posebno u ovim teškim vremenima,

kada vidi nešto poput knjige Ernsta Haeckela, naprimjer, koja je upravo

objavljena. On tu knjigu naziva 'Misli o vječnosti'. Ernst Haeckel je jedan od

najuglednijih umova našeg vremena. Te 'Misli o vječnosti', povezane su

upravo s velikim ratom našeg vremena. Koji je njezin glavni sadržaj? Glavni

sadržaj ove Haeckelove knjige jest da on pita: što nam ovaj rat može

pokazati? Tisuće i tisuće ljudi umiru od vanjskog nasilja, bez ikakve nužde.

Može li itko u ovom ratu vidjeti nužan dokaz - misli Haeckel - da su sve misli

o vječnosti i beskonačnosti apsurdne? Ne mora li nas upravo ovaj rat, koji

uništava vanjskim nesrećama, mecima i tako dalje, uvjeriti u to? Ne mora li

nam ovaj rat pokazati - vjeruje Ernst Haeckel - da nema ničeg izvan običnog

fizičkog života?

Naravno, ovi ozbiljni događaji će druge ljude sadašnjice dovesti do drugačije

vrste razmišljanja o vječnosti, do suprotne misli o vječnosti, do misli o

vječnosti koja u njima barem izaziva osjećaj, da oni koji prolaze kroz vrata

smrti u takvim vremenima nastavljaju svoju ljudsku misiju u drugim

svjetovima, i da je upravo ono što prinose kao žrtvu, polazište za ono što

moraju postići kada više ne nose fizičko tijelo.

S postojećim znanostima može se dokazati oboje. Kao što se s postojećom

znanošću mogu stvoriti izvrsni uređaji koji podižu čovjekovu egzistenciju,

koji u mirnom smislu unapređuju ljudsku kulturu, ali i najgori uređaji za

uništenje, tako da se istom vanjskom znanošću može stvoriti oboje i dokazati

oboje.

Da bismo istinski proniknuli u svijet u kojem se živi vječno, znanost duha je

neophodna. I ova znanost duha, govorio samo o tome ovdje, i barem nekima

od vas, nam pokazuje, između ostalog, da oni koji rano napuste svoje fizičko

tijelo, prije nego što istekne normalan životni vijek za fizičku razinu, predaju

svoje etersko tijelo eterskom svijetu, i nastavljaju živjeti u svojoj

individualnosti. Dakle, cjelokupno opažanje i duh znanosti duha, pokazuje

da takvo etersko tijelo, koje bi fizičko tijelo moglo snabdijevati dugo vremena

nakon što je predano eterskom svijetu, sadrži u sebi sile koje bi fizičko tijelo

moglo snabdijevati desetljećima. Ono je tamo u eterskom svijetu, kao što

sam vam pokazao primjerom.

Ono što netko stekne kroz svoju žrtvenu smrt, živi dalje u njegovoj

individualnosti. To u njemu živi upravo u vremenu poput našeg, i značenje

onoga što se događa možemo shvatiti samo ako to možemo vidjeti okom duše

znanosti duha. I to skreće našu pozornost na duhovni pandan onoga što se

sada događa diljem europskih zemalja, kroz moćne i bolne procese koji se

diljem Europe odvijaju na fizičkoj razini. Duhovni korelat, paralelni duhovni

proces toga, mora, jer je sve fizičko vođeno duhovnim svijetom, teći u fizičke

procese ljudske evolucije u budućnosti. Ali to će biti plodonosno samo ako

ljudske duše ovdje na Zemlji, u svojim fizičkim tijelima, imaju svijest da s



21 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

onim što u duhovnom svijetu preživi od tisuća i tisuća žrtvenih smrti, imaju

nešto efikasno i korisno, pod što se mogu smjestiti, da tako kažem, kako bi

ovdje na Zemlji djelovali u budućnosti, ujedinjeni s umrlima kroz svijest koju

duša može imati o stvarnosti duhovnog svijeta.

To je ono što znanost duha mora dati ljudima, također i u vezi ovih

iskustava. Tada će duhovne aspekte ovog moćnog svjetskog događaja moći

pravilno učiniti plodonosnima za budućnost, i moći će ga pravilno

promišljati, osjećati i doživjeti:

Iz hrabrosti boraca,

Iz krvi ubijanja,

Iz tuge napuštenih,

Iz požrtvovnih djela ljudi

Narasti će duhovni plod -

Duše duha svjesne, usmjerite

Svoj um u duhovnu oblast.

Majstor Bertram von Minden (1345 - 1415)



22 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

 Esencijalni članovi čovjeka između smrti i novog rođenja

Kassel, 18. veljače 1916.

Vrijeme u kojem živimo posebno sugerira koliko je hitno da ljudi našeg

vremena istraže smisao zemaljskog života. A smisao zemaljskog života,

nikada nam ne može postati jasan, ako se usredotočimo samo na ono što se

događa u osjetilnom svijetu. Jer sve što se događa u osjetilnom svijetu,

dobiva svoje dublje značenje samo kroz duhovnu oblast, koja također nalazi

izraz u ovom osjetilnom području. Naše vrijeme je vrijeme teških kušnji. A

oni koji su spremni ostati postojani i vjerni našem cilju, posebno trebaju

shvatiti kako je ovo naše vrijeme, vrijeme kušnji, kako ono može otkriti svoje

značenje - također i smisao! - u našim dušama, samo ako se u našim

dušama uzdignemo do onoga što se duhovno izražava, čak i u tako ozbiljnim

događajima koji se odvijaju na fizičkoj razini.

S obzirom na činjenicu da gledamo polja gdje se, u bezbroj slučajeva,

otvaraju vrata smrti, i s obzirom na pomisao da su mnogi naši prijatelji već u

velikom broju napustili fizičku razinu, možda će danas posebno dobro biti

ako svoju pozornost usmjerimo na ono što se može reći o svijetu u koji

čovjek ulazi kada ovdje prođe kroz vrata smrti. Iz ove perspektive - znate,

postoji mnogo, mnogo perspektiva iz kojih možemo započeti - danas želimo

ponovno razmotriti život između smrti i novog rođenja.

U našoj znanosti duha, prvo pokušajmo razumjeti čovjeka kakav stoji pred

nama: znamo da stoji na takav način, da pred nama otkriva svoju fizičku i

duhovnu stranu. Znamo da ta duhovna strana za fizički plan ostaje

nadosjetilna; duhovno se može objaviti, otkriti samo kroz fizičko. I kada tako

razmatramo čovjeka ovdje na fizičkoj razini, kako bismo ga razumjeli u

smislu naše znanosti duha, kažemo: u prvom redu nam se otkrivaju četiri

glavna člana čovjeka - to znate iz moje prezentacije 'Teozofije' - koje

nazivamo fizičkim tijelom, eterskim tijelom, astralnim tijelom i 'Ja'. Odmah

od eterskog tijela nadalje, članovi ljudske prirode su za fizičko promatranje

nadosjetilni. Ali mi svoje 'Ja' i astralno tijelo doživljavamo. Doživljavamo ih

iznutra. Doživljavamo ih upravo zato što smo sposobni spoznati sebe kao

'Ja', čak i ako to 'Ja' ostaje nevidljivo, nadosjetilno. Ukratko, može se

razumjeti, čak i ako se držimo onoga što otkriva samo fizički svijet, zašto

čovjeka razmatramo u ova četiri člana.

Danas želimo postaviti pred duše, da se čovjeka koji živi između smrti i

novog rođenja također može promatrati na sličan način, da je moguće

govoriti o članovima čovjeka koji se nalazi na životnom putu između smrti i

novog rođenja. Znate: fizičko tijelo predajemo elementima, supstancama

Zemlje; etersko tijelo predaje se općem eterskom svijetu; nakon nekog



23 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

vremena, ono što je prvenstveno u našem astralnom tijelu, ali o čemu

zemaljski čovjek već ništa ne zna, također se u određenom smislu rastvara; i

'Ja' tada prolazi kroz svijet koji doživljavamo između smrti i novog rođenja.

Sada, ne bismo trebali vjerovati da čovjek koji stoji između smrti i novog

rođenja, nije biće jednako diferencirano, jednako strukturirano, kao i ljudsko

biće ovdje u fizičkom svijetu. Između smrti i novog rođenja, možemo govoriti

i o članovima ljudske prirode; samo tada ćemo morati govoriti na sljedeći

način.

Ovdje, kada promatramo čovjeka na fizičkoj razini, 'Ja' nam se isprva čini -

ako smijem tako reći - kao najviše. Čovjek svoje fizičko tijelo ima sa svim

mineralima, svoje etersko tijelo s biljkama, a astralno tijelo sa životinjama.

'Ja' on ima samo za sebe. U duhovnom svijetu, 'Ja', koji nam ovdje izgleda

kao najviši član ljudske prirode, najniži je član ljudske prirode, tamo u

svijetu između smrti i ponovnog rođenja. Kao što ovdje počinjemo s fizičkim

tijelom, tako i za duhovni svijet moramo početi s 'Ja', koji je obavijen, poput

magle, astralnim područjem samo tijekom vremena dok čovjek prolazi kroz

svijet duše, ali koji je ipak najniži član čovjeka između smrti i novog rođenja.

I kao što se ovdje obavijamo, kada kroz rođenje ili začeće iz duhovnog svijeta

ulazimo u fizički svijet, tako se i u duhovnom svijetu obavijamo, mogli bi

reći, duhovnim članovima. Zapravo već imamo imena za te duhovne članove.

Razmotrimo ih malo, iz jedne drugačije perspektive. Nakon što prođemo kroz

vrata smrti, obavijamo se duhom-samim. To je, uostalom, član ljudske

prirode kojeg će čovjek razviti u budućnosti tijekom razvoja Jupitera. Ono

što sada nazivam duhom samim, za svijet između smrti i novog rođenja, nije

baš isto ono što će se razviti kad čovjek napreduje od Zemlje do Jupitera;

ono što će čovjek razviti na Jupiteru, bit će neka vrsta vanjske slike, nekakvi

pandan pojavi osjetila, duhovnog bića kojima se ljudi obavijaju dok prolaze

kroz vrijeme između smrti i novog rođenja. Svakako je istina, da se ovaj član,

u koji se ljudi obavijaju dok prolaze kroz vrijeme između smrti i novog

rođenja, također može nazvati duhom samim.

Kako se proces nastavlja, čovjek tada sebe obavija onim entitetom koji se

može nazvati životnim duhom, koji je pak duhovni pandan nečemu što će se

pojaviti u fizičkom procesu tek tijekom razvoja Venere. A pravi čovjek duha,

je ono što se u čovjeku razvija kao duhovni pandan onome što će čovjek u

fizičkoj slici imati u najvišoj sferi, tijekom razvoja Vulkana, što danas

možemo tek nazrijeti u njegovom fizičkom razvoju. Dakle, možemo reći: kao

što se ovdje čovjek obavija u astralno, etersko i fizičko tijelo, tako se, dok

urasta u duhovni svijet, obavija u duh sam, životni duh i duhovnog čovjeka.

Sada bih vam želio detaljnije opisati kako se stvari odvijaju, iz onoga što bi

se moglo nazvati znanjem inicijacije. Polovicu tih stvari već znate. Kada

čovjek prođe kroz vrata smrti, njegovo fizičko tijelo predaje se elementima

Zemlje. Ovo odvajanje fizičkog tijela, izvanredno je važno za život između



24 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

smrti i novog rođenja. Svakako, čini se trivijalnim reći da je smrt zapravo

rođenje za duhovni svijet; ali to je ipak valjana izjava. Jednostavno se

moramo naviknuti da svoje koncepte učinimo fleksibilnijima, tako da ne

budemo izravno vezani za ono zemaljsko. Svoje koncepte smo navikli

oblikovati samo prema onome što nam Zemlja nudi. Moramo ih biti sposobni

mijenjati. Život u duhovnom svijetu potpuno je drugačiji od života na Zemlji.

Duhovno iskustvo koje čovjek ima u duhovnom svijetu dok prolazi kroz vrata

smrti jest: da mu se fizičko tijelo odvaja. To je značajno, iznimno značajno

iskustvo! I prije svega, o ovom iskustvu se mora reći da je, u odnosu na

početak duhovnog života nakon smrti, sasvim suprotno od načina na koji se

rođenje čovjeka odnosi prema fizičkom životu između rođenja i smrti.

Nijedno ljudsko biće ne može se osvrnuti na svoje rođenje s fizičkom

spoznajom utemeljenom na Zemlji. Čovjek ne doživljava svoje rođenje svojim

fizičkim kognitivnim moćima, ovdje na Zemlji. Kao što ovdje ne doživljavamo

fizičko rođenje, kao što ljudi na to nemaju sjećanja - sjećanje počinje tek

kasnije - na događaj svog rođenja, i kao što to vrijedi za fizički život i tako

mora biti, tako i za život između smrti i novog rođenja vrijedi suprotno. Jer

trenutak, trenutak - ne mogu reći umiranja, već smrti, ostaje kao nešto na

što se ljudi uvijek iznova mogu osvrnuti, kroz cijeli tijek života između smrti i

novog rođenja. Baš kao što se nikada ne sjećamo događaja svog rođenja u

fizičkom životu, tako jasno tijekom cijelog našeg života između smrti i novog

rođenja, imamo pred sobom trenutak smrti, ali s druge strane, sa strane

duhovnog iskustva, s druge obale, da tako kažem. Za zemaljskog čovjeka,

smrt može, s određenim opravdanjem, imati u sebi nešto zastrašujuće. Ona

predstavlja propadanje fizičkog zemaljskog čovjeka. Upravo je suprotan

slučaj kada se čovjek, između smrti i novog rođenja, osvrće na svoju smrt:

tada ona uvijek predstavlja pobjedu duha nad fizičkim; tada smrt predstavlja

najljepšu, najveću, najveličanstveniju, najuzvišeniju stvar koja se u biti može

iskusiti. A budući da se čovjek tijekom cijelog svog duhovnog života između

smrti i novog rođenja, može osvrnuti na svoju smrt, taj pogled na svoju smrt

je ono što mu daje svijest nakon smrti, tako da zna: odložio sam svoje fizičko

tijelo. I činjenica da to doživljavamo, da to uvijek imamo pred sobom, nakon

smrti nam daje našu samosvijest, baš kao što svoju samosvijest ovdje u

fizičkom svijetu postižemo imajući svoje fizičko tijelo.

Kada smo mi, s našim astralnim tijelom i 'Ja', između uspavljivanja do

buđenja izvan fizičkog tijela, nemamo svijest o fizičkom svijetu. Nakon

buđenja, moramo ih fizički gurnuti u sebe, tada 'Ja' svijest može ponovno

procvjetati. Svaki put kada nakon smrti gledamo smrt, kada cijeli ovaj

događaj, ovaj - s druge strane - uzvišeni, lijepi događaj, stoji pred našom

dušom, tada se svijest uvijek iznova pali nakon smrti. To u potpunosti ovisi

o stalnoj kontemplaciji ovog trenutka.

I nešto drugo je povezano s ovim. Pomalo je teško govoriti o tim stvarima jer,

kao što sam rekao, ovdje u fizičkom svijetu ne postoje odgovarajuća



25 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

iskustva, ali te stvari treba pokušati okarakterizirati onakvima kakve jesu.

Dakle, kada u našem daljem postojanju nakon smrti gledamo svoju smrt,

imamo, prije svega, perceptivni i konceptualni dojam da tamo gdje smo

umrli, sada kada smo umrli, nema ničega, čak ni prostora. To je, kao što

sam rekao, teško opisati, ali istina je: tamo nema ničeg. I, govoreći u

vanjskom smislu: stvar se čini veličanstvenom i uzvišenom, jer nam se svuda

drugdje otvara novi svijet. Preplavljujući, duhovni svijet pritišće sa svih

strana, ali tamo nema ničega od čega smo umrli.

Ovako teoretski opisano, stvar možda u sebi ima nešto zastrašujuće, ali u

iskustvu nakon smrti, to nije ništa strašno. U utisku nakon smrti, to

omogućuje dubokom zadovoljstvu da procvjeta u duši. Čovjek, takoreći, uči

proširiti se u cijeli svijet, i gledati nešto što je kao praznina u svijetu. I iz toga

proizlazi osjećaj: ovo je tvoje mjesto u svijetu, mjesto koje izranja iz svih

prostranstava, i to je tvoje. - I čovjek dobiva osjećaj, upravo iz te praznine, da

ima značenje za cijeli svijet, da svako ljudsko postojanje - u početku ga

dobiva, naravno, kao objašnjenje za sebe - mora biti tamo. Ovo mjesto bi

uvijek bilo prazno da mene nije tamo - tako svaka duša govori sebi. Da

svako, svako ljudsko biće, ima mjesto koje mu je u kozmosu dodijeljeno, taj

osjećaj, taj nevjerojatno topli osjećaj, proizlazi iz ove kontemplacije: da je

cijeli svijet ovdje, i da je cijeli ovaj svijet izbacio, kao iz simfonije, jednu notu

koja jest, i mora biti tu, inače svijeta ne bi bilo. Taj osjećaj je onaj koji

proizlazi iz osvrtanja na iskustvo smrti. On ostaje, jer je to ono što

prvenstveno daje samosvijest, samosvijest između smrti i novog rođenja.

Zatim, relativno kratko vrijeme - ali dovoljno - postoji veza s eterskim

tijelom. Sve što je netko doživio u životu, čak i najmanji događaji, odjednom

se pojavljuju kao na velikom platnu života, koje traje danima; ostaje danima.

Čovjek ima vrlo intenzivan osjećaj: Zemlja na kojoj je stajao nastavlja se

kretati, ali on ostaje iza, počinje stajati mirno. Više se ne kreće sa zemljinim

prostornim kretanjem. I u tom procesu, tableau života se širi.

Kada se govori o sjećanju na život, ne govori se u pravom smislu, jer se

sjećanja formiraju osvrtanjem unatrag u vremenu. Ali to nije slučaj; radije,

to je simultano; to je tableau, pokretna slika. Kao što sam rekao, proteže se

čak i na najmanje događaje.

Tada se čovjek odvaja od ovog eterskog iskustva. Ono što se obično naziva

odvajanjem eterskog tijela. Ono s čime je netko bio povezan kao eterskim

tijelom, dok je prije to nazivao svojim unutarnjim bićem, sada je vanjsko,

raste sve veće i tka se - to je zapravo ispravan izraz - u duhovni svijet u koji

je čovjek sada ušao. Samo, u ovom duhovnom svijetu postoji prazan prostor

o kojem sam govorio; on se izostavlja. A etersko tijelo tka se izvana svuda

okolo; stalno postaje sve veće.



26 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Sada apsolutno moramo priznati da bi bilo pogrešno mišljenje - moram

priznati, u svim slučajevima gdje sam bio u mogućnosti intenzivno istražiti

upravo ovu činjenicu o kojoj sada govorim, vjerovao sam da bi to bila

pogreška - vjerovati da u životu između smrti i novog rođenja ne bismo

vidjeli ono što smo utkali u opći duhovni svijet kao etersko tijelo. Stalno ga

vidimo. Uvijek ga gledamo; pripada našem vanjskom svijetu. Gledamo ga. I

važno je da ga možemo gledati, jer time nam toliko duhovnog vanjskog

svijeta postaje razumljivo, budući da postoji srodstvo između onoga što smo

u njega utkali i cijelog vanjskog duhovnog svijeta.

Možda se sjećate predavanja koja sam jednom održao u Beču o vremenu

između smrti i novog rođenja, i gdje sam rekao: prije svega, čovjek je utkan u

svijet pun mudrosti. Dok ovdje uporno traži mudrost, tamo je potpuno

unutar svijetla mudrosti. I ta mudrost, unutar koje se nalazi, preplavljuje ga.

I preplavila bi ga još više, kad ne bi mogao utkati mudrost koju je utkao u

svoje etersko tijelo tijekom života, kad je ne bi mogao utkati u svijet. Tako se

za njega prigušuje neizmjerno obilje svjetlosti kozmičkog etera, a on počinje

shvaćati ono što u univerzalnom kozmičkom eteru prožima svijet, udahnjuje

mu dušu i prožima duhom.

Dakle, imamo ono što, u određenom smislu, otpada od čovjeka kada je

čovjek odveden u duhovni svijet. Jer od zemaljskih članova ljudske prirode,

u biti ostaju samo 'Ja' i astralno tijelo. Fizičko tijelo je otpalo. Zauzvrat,

ostaje ono što sam nazvao 'prazninom'. Etersko tijelo postaje podložno

univerzalnom kozmičkom eteru. Čovjek nastavlja svojim putem. Jer ono što

sada predaje kozmičkom eteru kao svoje etersko tijelo, obavija se onim što

smo nazvali duhom samim. To je, u određenom, smislu, sada vanjski član. U

njega prodire neodređeni eter; obavija ga nekom vrstom duha samog.

Sada je dobro da se na trenutak zaustavimo kod onoga što, rekao bih, zasad

preostaje: koncepta čovjeka. Ne moramo govoriti o toj praznini, jer je ona,

prije svega, od najvećeg značaja samo za ono ljudsko biće koje je umrlo, koje

je imalo iskustva koja sam opisao. Ali s eterskim tijelom, to je nešto sasvim

drugo. Samo etersko tijelo objektivno se isprepliće s onim što je opći

kozmički eter. Tada je unutar njega, ovo etersko tijelo čovjeka.

Sada ćete shvatiti da je, u određenom smislu, etersko tijelo čovjeka koji

umire u mladosti, nešto drugačije u svijetu vani, od eterskog tijela osobe

koja, da tako kažemo, doseže normalnu dobnu granicu. Svako etersko tijelo,

naravno, ima svoju svrhu, i ono što ću reći ne može izazvati nikakvu želju za

ranijom ili kasnijom smrću; to bi bilo potpuno iskrivljeno i krivo, lažno

tumačenje stvari. Ali ipak, ono što ću reći je valjano.

Kad čovjek umre u mladosti, ima etersko tijelo koje je možda moglo održavati

fizičko tijelo desetljećima, moglo je funkcionirati u fizičkom tijelu. Sada, u

duhovnom svijetu, nijedna sila se ne gubi, ništa više nego u fizičkom svijetu.



27 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

To jest, u eterskom tijelu, koje nakon smrti napušta čovjeka, postoji sila koja

je možda mogla fizičko tijelo održavati desetljećima, kada čovjek ima

dvadeset ili trideset godina. Ono više nije u fizičkom tijelu čovjeka; vani je u

svijetu. Primjer to možda najbolje može predstaviti našim dušama.

Imali smo malog dječaka na gradilištu u Dornachu - već sam razgovarao s

nekim našim prijateljima o tome - koji je tragično preminuo u dobi od sedam

godina. Dječak je te večeri išao po hranu iz naše kantine, koja se nalazi u

blizini gradilišta u Dornachu, i čudan niz okolnosti doveo je do toga da je

dječak izašao iz kantine i prošao kroz trsku pored staze kojom se u tom

trenutku vozio potpuno natovaren kombi za namještaj. Potpuno natovaren

kombi za namještaj se prevrnuo i zgnječio malog dječaka. Bilo je to zaista

bolno iskustvo. Neposredno nakon večernjeg predavanja, poslije deset sati,

primili smo vijest da je mali dječak nestao. Nije preostalo ništa drugo nego

provjeriti kombi za namještaj. Vanjske okolnosti su također bile prilično

čudne. Dječak je htio krenuti četvrt sata ranije, a zadržao ga je netko tko je

htio ići s njim. Htio je izaći na druga vrata; tada bi prošao pored kombija za

namještaj s desne strane, dok bi s lijeve strane bio zgnječen. Rečeno mu je

da izađe kroz ova vrata, pa je formalno poslan tamo. To je također cesta

kojom možda nijedan kombi za namještaj nije vozio godinama, a možda ni

neće godinama. Bio je to kombi za namještaj koji je, kao iznimka, dovezao

namještaj jednom od naših članova. - Dakle tražili su dječaka. Kombi za

namještaj bio je toliko natovaren i nažalost se srušio na takav način da ga

nije bilo moguće odmah podići, jer ljudi koji su vozili kombi za namještaj

nisu ništa ponijeli sa sobom, i jednostavno su odšetali. Kombi s namještajem

su planirali podići sljedeći dan. - Ali sada ga je, naravno, trebalo podići noću,

a ispod je pronađen mrtvi dječak.

Ovaj mali dječak je tako neko vrijeme stalno bio u atmosferi zgrade. Sada je

zaista istina, da je od tada, ubrzo nakon te smrti, etersko tijelo tog malog

dječaka utkano u auru zgrade. I netko poput mene, tko je - svakako nije

neskromno to reći - uključen u cijeli umjetnički aspekt zgrade, primjećuje

kako iz te nepotrošene eterske sile eterskog tijela, dolazi oplodnja, potrebna

za umjetničku integraciju ovoga ili onoga u zgradu.

Naravno, možda bi bilo više prilagođeno ljudskom egoizmu uvijek sve to

pripisivati vlastitom geniju. Ali svakako je istina na čak i ono što nam dolazi

od iznutra, proizlazi iz vanjskih duhovnih utjecaja. I te duhovne utjecaje

možemo konkretno i detaljno uočiti. Ovdje imamo posla s eterskim tijelom

dječaka koji je živio do sedme godine, koje je stoga moglo održavati fizičko

tijelo još šest do sedam desetljeća, i koje se, sa svom iznimnom mudrom

graditeljskom snagom potrebnom za umjetničko oblikovanje fizičkog

ljudskog tijela, nalazi u eterskoj auri zgrade u Dornachu.

I usuđujem se ovo reći čak i umjetnicima, s potpunom sigurnošću:

umjetnost potrebna za oblikovanje fizičkog tijela iz eterskog tijela, daleko je



28 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

veća od bilo koje umjetnosti koju ljudi prakticiraju na Zemlji. Već sam čovjek

je najveći umjetnički proizvod. A svi impulsi za oblikovanje fizičkog ljudskog

tijela sadržani su u eterskom tijelu. I umjetnik ih također izvlači iz svog

eterskog tijela kada umjetnički stvara.

Ovo je samo jedan primjer; mogli bismo navesti i drugi u kojem se može

vidjeti mogućnost neiskorištenih eterskih tijela. Doista, upravo ove godine,

naši dragi prijatelji su u mladoj dobi prošli kroz vrata smrti. I vidimo kako

upravo sada, u ovom trenutku, bezbrojni ljudi prolaze kroz vrata smrti, u

svojim najboljim godinama, ostavljajući za sobom svoja eterska tijela, koja

su sva desetljećima mogla nastaviti funkcionirati u fizičkom tijelu. Ta

eterska tijela, koja su također ojačana i očvrsnuta podvrgavanjem žrtvenoj

smrti, prisutna su i bit će prisutna. I oni ljudi koji će to moći, u budućim

vremenima, kada se nad europskim zemljama budu odvijali različiti događaji

od sadašnjih, živjet će u duhovnoj, eterskoj atmosferi u kojoj se mogu naći

ova neiskorištena eterska tijela. I kada se ovdje na Zemlji pronađu duše koje

imaju razumijevanje onoga što će duhovno živjeti ne samo kao apstraktna

sjećanja, već kao stvarne eterske sile - to se razumijevanje može steći samo

iz znanosti duha - sigurno će osjetiti sile nadahnuća onoga što će biti

prisutno u tim eterskim tijelima.

I to je jedan od osjećaja koji nam sada teško pritišće srca, težak jer, s jedne

strane, moramo gledati goleme stvari koje bi se mogle dogoditi kada bi veliki

broj ljudi mogao postati svjestan posljedica smrti koje se sada događaju oko

nas kroz velike događaje našeg vremena, dok je, s druge strane, šačica ljudi

koji mogu razumjeti te stvari još uvijek mala skupina. I vrlo lako bi se moglo

dogoditi, zbog nedostatka razumijevanja znanosti duha od strane ljudi, zbog

materijalizma koji prožima cijelo čovječanstvo, da ljudi u budućnosti mogu

nastaviti živjeti bez ikakvog nagovještaja razumijevanja onoga što proizlazi iz

smrti.

Ne bismo smjeli dopustiti, da ove riječi u našim srcima žive ni na koji drugi

način osim da se potpuno prožmemo, koliko je to u našoj moći, takvom

sviješću, da je potpuno upijemo, i sa svoje strane, učinimo što možemo da

takvu stvar razumijemo. Ne bismo se smjeli, rekao bih, jednostavno

ispunjavati tjeskobom o tome koliko materijalizma postoji. Naprotiv, svakako

bismo trebali prepoznati koliko materijalizma ima na Zemlji, ali ne bismo se

smjeli zatvoriti od sve raširenijeg materijalističkog svjetonazora, već bismo

trebali još više činiti ono što je naša dužnost.

Toliko o onome što se može reći o eterskom-tjelesnom. Zatim čovjek

napreduje. U početku se 'Ja' obavilo nekom vrstom duha samog, koje se

formira na nešto drugačiji način od svega što se formira kada živimo ovdje u

zemaljskoj egzistenciji. Moglo bi se reći: duh sam je nešto što nam pristupa

sa svih strana, i osjećamo se u središtu toga. Tada ljudsko biće nastavlja

živjeti u drugim omotačima, istovremeno doživljavajući, kako sam često



29 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

opisivao, svojevrsni duhovni pad, doživljavajući - ali sada na drugačiji način

nego što je puki tableau, koji je opisan - ono što djeluje kao svojevrsni

kontrast zemaljskom životu. Može se jasno predstaviti kako se odvija

sljedeće razdoblje, nakon što je etersko tijelo odloženo i nastavljamo živjeti sa

svojim astralnim tijelom i 'Ja', obavijeni duhom samim. Taj duh sam je

svojevrsna pokretačka snaga. Vraća nas natrag, tako da ponovno proživimo,

istinski se vratimo, u naš posljednji život od smrti do rođenja. Naprimjer,

ako smo nekome ovdje na Zemlji rekli nešto što mu je prouzročilo bol, ovdje

na Zemlji u fizičkom tijelu, takav događaj doživljavamo iz naše perspektive.

Ne možemo ga doživjeti iz perspektive druge osobe. Uopće ne bismo mogli

živjeti u fizičkom tijelu, kad bismo htjeli živjeti na bilo koji drugi način osim

da sve doživljavamo iz vlastite perspektive. Ali uzmimo ekstremni slučaj:

nekoga smo duboko povrijedili riječima koje smo izgovorili iz osvete. Ono što

njega dira, što on osjeća, mi ovdje ne doživljavamo. U regresiji koju sada

opisujem, uvijek doživljavam ono što druga osoba osjeća, kao posljedicu

onoga što sam učinio. Dakle, živimo unutar svijeta posljedica. Od onog što je

proizašlo od nas, doživljavamo ono što su drugi doživjeli tijekom našeg

života, dok ne dođemo do točke u kojoj dolazimo do rođenja. Zatim se

obavijamo onim što bi se sada moglo nazvati duhovnim pandanom onoga što

će se razviti na Veneri: obavijamo se životnim duhom.

I taj životni duh određuje daljnji tijek života, koji sam mnogo puta opisao.

Naći ćete ga opisanog iz raznih perspektiva, uključujući i bečku seriju

predavanja o životu između smrti i novog rođenja. Ovdje to ponovno želim

opisati iz drugačije perspektive.

Tako smo, takoreći, obavijeni životnim duhom. To se manifestira na određeni

način i bitno je da to razumijemo. Duh sam nas prvo vodi natrag; duh sam

se prvenstveno bavi našim bićem, našom individualnošću, a zatim nas vodi

dalje. Nakon što nas je doveo do našeg rođenja, vodi nas dalje putevima

kojima moramo ići u duhovnom svijetu.

Drugačije je s onim što daljnji omotač, životni duh, čini za nas. Ovdje u

fizičkom tijelu prožeti smo eterskim tijelom, koje također sadrži životni eter i

sve što nas oživljava. U određenom smislu - znate, etersko tijelo samo malo

strši iznad fizičkog tijela, inače ima vrlo sličan oblik - prožeti smo eterskim

tijelom i živimo kroz ovo etersko tijelo. Bez eterskog tijela, ne može se živjeti

na fizičkoj razini.

Kad smo odložili svoje astralno tijelo, znamo: obavijeni smo ovim životnim

duhom. Sada također primjećujemo: već smo bili obavijeni, cijelo vrijeme dok

nas je duh sam vodio natrag. Ali to primjećujemo tek sada. Primjećujemo to

tek naknadno, kada prođemo kroz ono što se naziva razdobljem kamaloke. I

sada postajemo svjesni nečega izvanrednog: samo kroz obavijenost životnim

duhom moguć je naš život između smrti i novog rođenja. Jer ovdje u fizičkom

tijelu moramo živjeti, rekao bih unutar svoje kože. To ne možemo u



30 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

duhovnom svijetu, između smrti i novog rođenja. Kad bismo u duhovnom

svijetu htjeli živjeti samo u sebi, takoreći, samo na jednom mjestu u

duhovnom svijetu, tada bismo morali neprestano umirati i stoga ne bismo

mogli živjeti. Radije, moramo živjeti s cijelim kozmosom. Cijeli kozmos

moramo imati kao nešto veliko i živo i moramo s njim živjeti.

Sada, to bi se moglo dogoditi na dva načina. Mogli bismo se izliti u cijeli

univerzum. Ali ako bismo se odjednom izlili, svijest koju imamo, koju sam

opisao, ova samosvijest, također bi se izlila u maglovitost. Umjesto toga,

moramo se kretati u velikom, živom kozmičkom organizmu. Ovdje kada smo

u našem fizičkom tijelu, jedan od naših udova, recimo ruka, nalazi se na

određenom mjestu. U duhovnom svijetu, uvijek moramo biti vođeni okolo.

Uvijek moramo biti nošeni s jednog mjesta na drugo. To čini životni duh.

Kroz njega napuštamo jedno mjesto i dolazimo na drugo. To se događa

ritmički, naravno, tako da se uvijek vraćamo na isto mjesto. Ali moramo biti

vođeni po svijetu. Za nas uskrsava dinamičan, duhovno dinamičan život.

Ovdje, kao fizička ljudska bića, mi smo, uz određene iznimke, ograničeni na

jedno mjesto. Duhovno je uvijek, do neke mjere, preneseno u fizičko, i kroz

to se na fizičkoj razini možemo kretati. To je u biti ahrimanski učinak,

budući da duhovno u fizičko prenosi Ahriman. Ali u duhovnom području,

ispravno je da nas vodi cijeli kozmički organizam koji mu pripada. I na taj

način, baš kao što se smjestimo na neko mjesto ovdje na Zemlji, smjestimo

se u cijelu sferu zemaljskog života, mogao bih reći. I dok smo vođeni s

duhovnog mjesta na duhovno mjesto - više detalja ćete naći u mom bečkom

ciklusu - sile koje su nam potrebne za pripremu za naš novi zemaljski život,

u isto vrijeme se usađuju u nas, tako da se onda možemo vratiti u zemaljski

život. Jer život između smrti i novog rođenja, odvija se na način da se u prvoj

polovici oslobađamo zemaljskog života; u drugoj polovici se nalazimo u

pripremi za novi zemaljski život.

Vidite, materijalizam danas u biti sve okreće u suprotnost. On će ljude voditi

u najozbiljnije pogreške, pogreške koje nisu samo vjerojatne, već gotovo

samorazumljive. Kad se pojavi genij, poput Goethea, naprimjer, ljudi ga

shvaćaju na potpuno materijalistički način. O Goetheu je napisana i

objavljena vrlo debela knjiga, u kojoj se svi njegovi preci koji se mogu

pronaći, ispituju tjelesno i duhovno, u materijalističkom smislu - ali

materijalist pretpostavlja samo fizičke kvalitete - a zatim se pokazuje kako

Goethe nasljeđuje jednu stvar od jednog pretka, a drugu od drugog. Sam

Goethe je ironično rekao: 'Od oca sam naslijedio stas, od majke veselu narav'

- i tako dalje. Ovdje u Kasselu, na ciklusu predavanja, jednom sam pokazao

kako ljudi to shvaćaju potpuno materijalistički, pokazujući kako sve

'nasljeđujemo' kroz fizičku struju nasljeđivanja, posebno genijalnost. I to

sam već mnogo puta rekao: stvar je apsurdna, smiješno glupa, a opet tako

uvjerljiva, jer materijalistu odmah pada na pamet da kada se određene

osobine pojačavaju tijekom mnogih generacija, onda se čini kao da su kod



31 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

genija one naslijeđene. Materijalist čak vjeruje da govori o iskustvu. Ali on ne

izražava nikakvo drugo iskustvo osim onog, recimo, da je netko tko padne u

vodu, kada se izvuče mokar. - Duša, naravno, na određeni način prolazi kroz

sve pretke i tako uz nju prianja sve što je crpila od predaka. Kao što je netko

tko je pao u vodu mokar, tako i čovjek ima osobine svojih predaka, dok

prolazi kroz generacije. Bilo bi drugačije kada bi se dogodilo suprotno, kada

bi se trebalo dokazati da se genij koji postoji, prenosi na potomke: ali nije.

Ljudi bi to jednog dana trebali dokazati! Ali vjerojatno će to pustiti na miru.

Goetheovi preci se proučavaju, ali se ne trude otići do njegovog sina ili

unuka! Samo provjerite prenose li se osobine genija na potomstvo! Mogu

postojati slučajevi gdje je stvar prikrivena, ali ne može biti govora o

nasljeđivanju osobina genija na njegovo potomstvo. To bi se samo otkrilo,

tada bismo saznali. Ali takvo nasljeđivanje osobina genija ne postoji.

Ali nešto drugo je slučaj. Ako se pokuša pratiti ljudska individualnost koja

ulazi u fizičko tijelo u određenom trenutku, unatrag - uostalom, dolazi iz

duhovnog svijeta - to je ista individualnost koja već spaja oca i majku, koja

doprinosi da se otac i majka spoje kako bi je rodili. Da, već doprinosi, čak i

dalje unatrag. Utječe, takoreći, na cijeli slijed generacija, na takav način da

se na kraju dvoje ljudi pronađu kroz koje ta jedna individualnost može

pronaći svoje utjelovljenje. U onome što se odvija stoljećima, od predaka do

potomaka, individualnost je već na djelu. Koliko god čudno zvučalo, istinito

je. Goethe je imao oca i majku, djeda i baku, i tako dalje. Ako se vratimo

stoljećima unatrag, vidimo da Goetheova individualnost već djeluje iz

duhovnog svijeta, na takav način da se oni koji su u konačnici dali starog

Kaspara Goethe i gospođu Aju uvijek okupljaju. Stoljećima ta individualnost

djeluje iz duhovnog svijeta; utječe na slijed generacija.

Slučaj je upravo suprotno od onoga što se pretpostavlja. Ljudi nisu fizički

naslijedili ono što nose u svojim dušama od svojih predaka, već okupljaju

svoje pretke iz duhovnog svijeta, od kozmičke ponoći nadalje, koja se nalazi

na pola puta između smrti i novog rođenja, kako bi potom mogli pronaći one

preko kojih će se probiti u zemaljski život. To je misterij, koji se ovdje

pojavljuje. To je nešto iznimno značajno, uistinu potresno. I kroz to vidimo

da zaista postoji bliska veza između onoga što se događa u duhovnom svijetu

i onoga što se dalje događa u fizičkom svijetu. I u isto vrijeme, vidimo koliko

je čudno isprepleten naš duhovno-duševni život između smrti i novog

rođenja, s onim što se događa ovdje, a što se ovdje jednostavno ignorira.

U modernoj filozofiji, ljudi o duhu govore na vrlo čudan način. Bio je profesor

u Halle-u koji se danas smatra vrlo važnom figurom na području filozofije.

Objavio je knjigu - 'Filozofija kao da' - u kojoj je pokušao pokazati da

koncepti poput duha i duše, ne predstavljaju stvarnost, ali da su ipak

korisni u čovjekovu svjetonazoru. Ne treba, kaže, gledati na čovjeka kao da

ima dušu. Ali on miče rukama i govori, tako da se može reći: promatra ga se



32 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

kao da ima dušu. Inače, duša neka bude duša. To se poriče; time se ne bavi;

ali tako se gleda, kao da ljudsko biće ima dušu, kao da je duša uzrok svega

toga.

To je prikladna, ali i užasno nepromišljena filozofija. Međutim, svatko tko

pokuša primijeniti ovu filozofiju na konkretan život, vidi da je ta 'Kao da'

filozofija od male koristi, čak i kao metoda. A osobu poput Fritza Mauthnera,

koji je napisao filozofiju jezika i sve prati do jezika, zapravo treba promatrati

iz perspektive 'kao da' filozofije: kao da takva osoba može imati i um. Ali ako

netko to pokuša, ta metoda je beskorisna. Ne može se pokazati da se može

smatrati kao da ima um; ne može se primijeniti. Gdje nema uma, ne može se

primijeniti. - Naravno, znate što mislim. Ali citiram ovog Fritza Mauthnera

samo zato jer je među onima koji u potpunosti poriču cjelokupno značenje

povijesti i koji je najjasnije izrazio, sa stajališta suvremenog materijalizma,

da povijest nikada ne može biti znanost. Kaže: kad kap kiše padne na

zemlju, zakoni kapi kiše mogu se znanstveno otkriti, jer mnoge kapi kiše

padaju prema istim zakonima. Tada se mogu usporediti pojedinačni

slučajevi jedan s drugim, a zatim se mogu pronaći zakoni. - To je ono što

suvremeni filozofi vjeruju, da to vodi do pojedinačnih zakona, kada se

promatra mnogo slučajeva i uvijek se pojavljuje ista stvar. Ali u povijesti se

sve stvari događaju samo jednom, Tridesetogodišnji rat samo jednom, i tako

dalje; i stoga je za Fritza Mauthnera cijela povijest samo niz slučajnosti.

Ljudi danas moraju doći do takvih tvrdnji, ako zapravo poriču duh; jer bi i

povijest bila samo niz slučajnosti, da ono što smo sada pokazali, ne bi

djelovalo u povijesti kao stvarnost, kao ono što djeluje iz duhovnog svijeta i

čime ljudi surađuju između smrti i novog rođenja. Mi tkamo, u određenom

smislu, ono što se događa ovdje na Zemlji, između smrti i novog rođenja.

Tkamo samo prema onim impulsima koji nam dolaze iz duhovnog svijeta.

Zaista se može reći: ne vjerujte da bilo kakav ozbiljan prigovor znanosti duha

može doći s bilo koje znanstvene strane; jer ako se usporedi ono što

suvremena znanost danas može postići, sa znanošću duha, suvremena

znanost je upravo najbolja podrška znanosti duha. Jednostavno se stvari

mora pristupiti na pravi način.

Ako danas uzmemo bilo koju knjigu u kojoj se materijalistički nastrojena

osoba, izražava na napola psihološki, dakle duševno, napola tjelesni, način,

nalazimo sljedeće. Ti ljudi teže, predstaviti predodžbu kako ljudi zamišljaju

misaoni aparat - život živaca, život mozga. Oni ispituju misaoni aparat i tada

mogu istinski pokazati, da kada se bilo koja predodžba ukorijeni u nama,

dolazi do moždanog procesa. Pa kažu: vidite, možemo dokazati da bez

moždanog procesa misao, predodžba, uopće ne bi mogla nastati; pa što će

vam neovisna duša? Uostalom, postoji samo misaoni aparat!

Ali ovi materijalistički nastrojeni ljudi dolaze i do nečeg drugog. Pogledajte

trenutne udžbenike i pronaći ćete: ovi ljudi dolaze do ove točke, pokazujući



33 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

misaoni aparat, i povezujući svo mišljenje i predodžbe s mehaničkim

procesima u mozgu i živčanom sustavu; ali moraju poricati osjećaje i volju.

Osjećaje i volju ne mogu objasniti tjelesnim procesima. Stoga se jednostavno

eliminiraju. A ako danas otvorite knjige, posvuda ćete pronaći: ljudi su

doista pretpostavljali volju i osjećaj iz svojih predrasuda, ali to zapravo nije

ništa; to čak ni ne postoji.

Dakle, prirodni znanstvenik se zaustavlja upravo prije osjećaja i volje. Sada

kada znamo da se misli odvajaju od nas s našim eterskim tijelom, postaje

nam jasno da taj odvojeni element, koji izlazi iz nas s našim eterskim tijelom,

također djeluje na naše vanjsko biće ovdje na Zemlji, prvo pripremajući

aparat za mišljenje, a kada se aparat za mišljenje formira, tada mišljenje

dolazi uz pomoć aparata za mišljenje formiranog samim mišljenjem. Osjećaj i

volja ostaju u našem astralnom tijelu i u 'Ja'. Nosimo ih u duhovni svijet.

Nije to znanost ono što nas sili na materijalizam; naprotiv, prava suvremena

znanost svugdje opravdava našu znanost duha. Današnji materijalizam u

potpunosti ovisi o ljudima koji nemaju poriv prema duhovnom životu, o

njihovom nedostatku smisla za duhovnim životom. Razumijevanje također

ne mora nedostajati. Jer zaista, ako se netko otvori onome što duhovni

istraživač može otkriti iz duhovnog svijeta, čak i za ona poglavlja koja smo

danas pustili da se pojave pred našim dušama, a koja se tiču života između

smrti i novog rođenja, to se sigurno može razumjeti; samo je potrebno finije,

suptilnije razumijevanje od grubog razumijevanja koje moderni čovjek često

želi primijeniti na vanjski svijet. Ali također živimo u vremenu u kojem je

materijalizam dosegao svoj vrhunac. Duhovni istraživač može čak precizno

reći da je godina u kojoj je materijalizam dosegao svoj vrhunac bila oko

1840/41. Od tada je čak počeo pomalo opadati; ali posljedice su, naravno,

duboke. Ali što taj materijalizam znači za razumijevanje fizičkog ljudskog

života? Upravo najpronicljiviji umovi sadašnjice, pod utjecajem

materijalizma, vode čovječanstvo u žalosne pogreške.

Evo uistinu pronicljivog čovjeka; po struci je kriminalistički antropolog.

Ispitao je mnoge kriminalne mozgove. Bio je prvi koji je otkrio poznati,

značajan teorem o kriminalnim mozgovima: teorem da je u kriminalnom

mozgu, u većini slučajeva - u velikoj većini slučajeva - stražnji režanj, koji

prekriva mali mozak, nerazvijen, kao što je slučaj i kod majmuna. Majmun

se razlikuje upravo po tome što ima mali i okcipitalni režanj. To je, naravno,

bio dar s neba, kako bi se moglo reći: aha, to je povratak u majmunsku

prirodu, onda kada su ljudi kriminalci, rađaju se s premalenim okcipitalnim

režnjem!

Ali samo zamislite kakav golem značaj to mora imati za moralni život, ako

netko priznaje da ljudi imaju fizičko tijelo. Tada moraju reći: što govorite o

odgovornosti, što govorite o želji da ljude moralno poboljšate kroz ovu ili onu

vrstu obrazovanja? Sve su to besmislice: oni koji se rode s premalim



34 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

okcipitalnim režnjem, koji naravno tijekom života ne može izrasti iznad

malog mozga, postaju kriminalci, postaju kriminalci iz nužde. A ako bi

materijalizam bio istinit, onda bi i ovo moralo biti istina: vješamo ljude ne

zato što su ubili nekog drugog, već zato što imaju premale okcipitalne

režnjeve! Čovjek bi jednostavno morao priznati da: ne možemo živjeti u

svijetu ako to ne priznamo. Ne može se biti materijalist u tom smislu ako se

ne prizna da se ljude vješa jer imaju premale okcipitalne režnjeve. - Sve

ostalo bilo bi samo prikrivanje istine.

Ali je li to istina? Moramo govoriti, u smislu u kojem smo to danas učinili, o

eterskom tijelu, da je ono još uvijek prisutno i čak se i širi nakon smrti, i

uklapa se u opći kozmički eter. Sada, ako imamo mladu osobu koja ima mali

okcipitalni režanj, naravno da ga ne možemo natjerati da raste; nijedna

fizička znanost to nikada neće postići. Ali možemo organizirati obrazovanje u

skladu s tim govoreći si: postoji i etersko tijelo koje je prisutno i dio eterskog

tijela koji odgovara okcipitalnom režnju. Kroz odgovarajući odgoj razvijamo

etersko tijelo okcipitalnog režnja, a ono je u životu jednako učinkovito,

možda u određenom smislu čak i učinkovitije, od fizičkog okcipitalnog

režnja, jer mora prevladati određenu silu. I tu proizlazi utjeha iz naše

spoznaje da fizička struktura našeg okcipitalnog režnja nije važna, već da

kod osobe čiji je okcipitalni režanj premalen možemo razviti eterski režanj u

skladu s tim, izazivajući u njoj određene osjećaje kada primijetimo da ima

ovu ili onu predispoziciju za loše djelovanje. Tako ćemo je moći spasiti.

Vidite, to je istina. To je moralna strana znanosti duha! I ona je tu. Kad bi

netko samo želio biti istinit, vidio bi pustoš i neplodnost, posebno u

moralnom i etičkom smislu, koji proizlaze iz materijalističkog svjetonazora.

Utješna mogućnost aktivnog uplitanja u ono što ljudi postaju, može se vidjeti

u onome što nam znanost duha može dati. Ako samo u pravom trenutku

primijetimo određene sklonosti djeteta koje bi mogle voditi do kriminalnih

djela, možemo, određenom vrstom odgoja, posebno razviti ono što ima

snažan učinak na ovaj okcipitalni režanj u eteru, i tako u osobu utkati silu

koja sada živi s njom između smrti i novog rođenja, i upravo u fizičkom,

posebno dobro razvija okcipitalni režanj u sljedećoj inkarnaciji. Ne samo da

im pomažemo za ovu inkarnaciju; također pružamo osnovu za posebno

dobro razvijen mozak, što zatim može nositi kroz život između smrti i novog

rođenja radi uključivanja u svoju sljedeću tjelesnu inkarnaciju.

Dakle, znanost duha nas praktično smješta u život. Međutim, morat će

učiniti nešto što nadilazi ono što se danas radi. Danas ljudi još uvijek

prečesto misle u vezi znanosti duha, da su dovoljno učinili ako su neko

vrijeme slušali i ako vjeruju da je imala pozitivan, uzdižući učinak na njihove

duše. To nije dovoljno! Znanost duha mora prodrijeti u sve aspekte života

kroz praktično djelovanje. Plodovi znanosti duha moraju biti vidljivi u svim

područjima života. Pedagogija, koja je danas posebno beznadna, jer polazi



35 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

samo, jer vjeruje samo u ono što ljudi imaju fizički, mora posebno biti

obogaćena znanošću duha.

Danas možda još uvijek ima mnogo ljudi koji kažu: vi nam s pravom možete

govoriti o znanosti duha, ali zašto bismo vjerovali onome što nam govorite?

Sami to ne možemo vidjeti. Najviše bi to mogao vidjeti netko tko na određeni

način pronađe put do duhovnih svjetova, kako je opisano u 'Kako se stječe

uvid u više svjetove?'. - Ako netko kaže: Iznad svega želim vidjeti nešto

praktično - i time o tome razmišlja da na taj način unese duhovno u fizički

svijet, da duh vidi izvana na isti način na koji se vidi fizičko, jer je previše

lijen duh tražiti na način duha, onda je to potpuno egoistično gledište. A ako

je materijalizam danas povezan s egoizmom - to je, uostalom, svjetonazor! -

onda je materijalistički spiritizam još više egoističan. Jer materijalizam

barem teži samo prihvaćanju samog fizičkog svijeta, a zatim i zadovoljavanju

tog fizičkog svijeta. Ali spiritualizam želi, prvo, osjetilnu percepciju duhovnog

svijeta, a drugo, rekao bih, kontinuirano zadovoljenje, i to na fizički način.

Ali u svojoj nejasnoću, on fizičku prirodu shvaća kao duhovnu; ukratko, želi

ostati u fizičkom svijetu, a ipak imati duhovni element! Zaista je žalosno što

je postalo moguće jačanje materijalizma, što je vidljivo u popularnom

spiritizmu koji cvjeta posebno u Americi; jer postoji tendencija da se

duhovno ogrubi, da se duhovno i duhovni procesi shvaćaju materijalno.

Ali postoje mnogi načini prepoznavanja onoga što je na fizičkoj razini kao

otisak duhovnog svijeta. I jedan od načina - naravno, ne mogu se svi ovdje

navesti - jest tražiti duhovno tamo gdje je aktivno, naprimjer, kod djece, gdje

se treba razvijati. I tu pedagogiju treba oploditi. Pedagogija će napredovati

samo ako ljudi dosegnu točku razvijanja osjetljivosti, osjećaja za duhovno,

tako da učitelj ne samo da slijedi sve vrste uputa, već prije svega počinje od

promatranja individualnosti u razvoju, da vidi što se iz nje hoće razviti. To

treba postići, istinski postići! I dobro je, ako ćemo vjerovati u to postignuće,

da skrenemo pozornost na činjenicu da je čovječanstvo danas strašno

kratkovidno. Čovjek danas vjeruje da smo u našem vremenu daleko odmakli,

da smo konačno odbacili svu djetinjastost ranijih stoljeća. Ali nije istina da

su predrasude odbačene. Da bismo jasno vidjeli fizičku razinu i postigli

slobodu, trebali smo odbaciti samo staru atavističku vidovitost, a njezini

posljednji tragovi odbačeni su ne tako davno. Prekjučer sam mogao

razgovarati s našim dragim prijateljima u Hamburgu, o posebnom primjeru

ove vidovitosti. Kad bi se imala prilika prošetati ovuda, možda bi se mogao

pronaći sličan primjer. Ali želim reći za primjer iz Hamburga; možda možete

sami potražiti sličan u Kasselu.

Kada danas slikar prikazuje Pad čovjeka u raju, tu snažnu sliku iz Biblije o

luciferskom zavođenju čovjeka, Adam, Eva i zmija su prikazani realistično,

zmija kao obična zmija. Iz naše znanosti duha znamo da je ta zmija Lucifer.

Fizička zmija na Zemlji može najviše biti neka vrsta simbola za Lucifera, ali



36 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

fizička zmija nije Lucifer; niti je velika zmija koja se omotava oko drveta i ima

zmijsku glavu Lucifer. Lucifer je biće nastalo u egzistenciji Mjeseca, biće koje

se, naravno, ne može vidjeti osjetilima. Na Mjesecu se nije vidjelo tako

osjetilno; Zemlja je prva donijela tu osjetilnost. Zemaljsku zmiju vidimo

osjetilima. Lucifera, naravno, ne možemo vidjeti osjetilno, moramo ga vidjeti

iznutra. Kad se promatra iznutra, to je unutarnju osjećaj. I čovjek osjeća:

aha, to je onaj čiji gornji dio nalikuje ljudskoj glavi; on je doista istisnuo oči:

"Otvorit će vam se oči i vidjet ćete", on je unutar glave i još uvijek ispunjava

živčani sustav do leđne moždine - ljudska glava koja se nastavlja u tijelo

zmije, ali sve se to misli eterski. Dakle, morao bi se percipirati iznutra. Kad

bi netko slikao Lucifera, ako bi netko htio slikati prema Bibliji, morao bi

slikati eterski element za leđnu moždinu, a iznad, nešto što je također

etersko, nešto što još nije fizičko, ljudsku glavu. To bi, zahvaćeno u sliku,

bilo učenje onoga što imamo danas.

U Hamburgu se mogu vidjeti biblijske slike majstora Bertrama i Pad čovjeka,

kako sam ga upravo opisao: ne obična zmija, već zmija običnog oblika, ali s

ljudskom glavom. U 14 i 15 stoljeću, sredinom Srednjeg vijeka, slikari su

tako slikali; to jest, to su još tada znali. Opipljivo su pokazali kako stoje

stvari! Slikar nije samo otišao i naslikao običnu zmiju, tada su to još mogli

jer je atavistička vidovitost još uvijek postojala. Tek u posljednjih nekoliko

stoljeća to je potpuno nestalo i mora se ponovno steći. Ne može se ponovno

steći ni na koji način, nego tako da se pripremimo da ponovno razumijemo

duhovni svijet kroz znanost duha.

Stoga, oni koji našu znanost duha prihvaćaju cijelom dušom i srcem,

prihvaćaju je na način da vide: najvažniji je zadatak našeg vremena da ljudi

nauče razumjeti ono što je u duhovnom svijetu, kako bi se pripremili da

ponovno mogu pogledati u duhovni svijet, u ono što djeluje unutar svijeta

oko nas. Kako ćemo se drugačije mi kao ljudi kretati kroz svijet ako znamo:

ne samo da nas okružuje zrak, već je taj zrak prožet snagom tkanja ne samo

vidljivog svijeta - svjetlost ionako nije vidljiva, ali boje jesu - već u svijetlu

tkaju i eterska tijela umrlih. Prirodna znanost i znanost duha će se lijepo

ujediniti, ali znanost duha će biti tu za sve ljude, budući da će nešto donijeti

svim ljudima.

Vjerujem da je u našem vremenu posebno potrebno, da osjećamo snažnu

obvezu često puštati takvim istinama, poput ovih koje smo danas prošli, o

životu između smrti i novog rođenja, da uđu u naše meditacije. I to je dobar

materijal za meditaciju, ako pustimo da se početak života između smrti i

novog rođenja - ova praznina koja ukazuje na naše mjesto u svijetu, ovo

usmjerenje iz eterskog svijeta, ispreplitanje vlastitog eterskog tijela s

eterskim svijetom - prilično često pojavljuje pred našim dušama u meditaciji.

Dakle, ono što živi u nama, potiče da se sve dublje urasta u izravno iskustvo

duhovnog svijeta. A čovječanstvo to treba već u sadašnjosti. Kad se



37 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

razmatraju događaji našeg vremena, može se osjetiti koliko je ovo življenje u

duhovnom svijetu potrebno za suvremeno čovječanstvo. Kroz sadašnje

vrijeme kušnji, može se ispravno proći samo ako određeni broj ljudi može

vjerno i s ljudskom odanošću osjetiti ono što živi u znanosti duha i kako ta

znanost duha mora pripremiti budućnost čovječanstva.

Ovi znakovi vremena već su ozbiljni, a ozbiljnost se otkriva kada razmišljamo

o mnogim stvarima koje su nam toliko bliske srcu. Samo promislite,

govorimo o onome što bi trebalo voditi naš put s ozbiljnim načelom: tražiti

istu stvar u svim ljudskim dušama i među svim narodima i rasama. S

pravom smatramo ovo visokim idealom čovječanstva, ali ne smijemo od sebe

skrivati ono suprotno što život suvremene Europe čini s tim idealom.

Možemo li onda reći da je europsko čovječanstvo, u onome što izražava,

danas imalo blizu tom idealu? Koliko je udaljeno od njega! I smijemo li onda

- smijemo li, kažem - smatrati ovaj ideal kao onaj koji danas možemo izravno

primijeniti? Nismo li mi, kao Nijemci, obvezni, kako se ne bismo zavaravali,

biti jasni u vezi s činjenicom da, s obzirom na europske uvjete, ne možemo

ni približno zamisliti ostvarenje takvog ideala? Na loš način bi propustili

ispuniti misiju koja nam je kao Nijemcima posebno nametnuta ako bismo se

danas jednostavno raspršili u općenite, nejasne ideale. Vrijeme nas obvezuje

da razvijemo naš specifičan srednjoeuropski karakter. I u vezi s tim, možemo

razmotriti karmu koja se, rekao bih, nama konkretno nakupila.

Samo na trenutak razmislite, kada uzmete u obzir današnje svjetske

događaje, nismo bili loše vođeni u smislu tih velikih svjetskih događaja.

Karma je dovela do činjenice da je naš pokret u početku pripadao općem

teozofskom pokretu. Mnogo prije nego što je ovaj rat pokazao ono što danas

može pokazati Nijemcima, naš njemački pokret se potpuno odvojio, izrezao iz

teozofskog pokreta, i pokazao koliko je nužno da duhovni pokret koji nas

može održati i koji će također morati nositi ostali svijet, izraste iz njemačke

nacionalne supstance. Možemo reći da smo, kao antropozofski pokret,

godinama osjećali englesku mržnju, posebno na našem vlastitom području.

Sada se samo pojačala, jer se tu ne može šutjeti; ono što su o nama u

posljednje vrijeme napisali takozvani engleski teozofi, nadilazi sve što se

ljudski može opravdati. Stoga, sa sigurnošću možemo reći da, ako

promotrimo zbivanja u našem pokretu, nalazimo da naša karma prolazi kroz

naš pokret na takav način da je u potpunom skladu s onim na što nam

veliki pokret u svijetu danas ukazuje. To što nas je naša karma dovoljno

rano dovela do neovisnog naglaska na njemački duhovni život, možemo, sa

svom skromnošću, smatrati povoljnom karmom za nas, a to što je

antropozofija pronašla svoje središte u njemačkom duhovnom životu,

možemo smatrati nekom vrstom sjajne jutarnje zvijezde za našu karmičku

struju. A budući da su se, rekao bih, znakovi onoga što se događa u

vanjskom svijetu među nama već pojavili mnogo ranije, iz te jedne činjenice



38 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

možemo izvesti i uvjerenje da u našem pokretu postoji nešto od snage za

opći veliki pokret čovječanstva.

Naučimo, dragi prijatelji, vjerovati duhovnoj snazi koja leži u našem pokretu,

da je ona među najboljim koje naše duše mogu prihvatiti. Naučimo iskusiti

punu težinu i značaj misli, osjećaja i impulsa volje, punu težinu onoga što to

znači: moraju postojati pojedinačne duše koje, suočene s velikim zahtjevima

našeg vremena, razumiju kako duhovni impulsi moraju djelovati na ono što

se mora dogoditi u budućoj povijesti ovdje na Zemlji. Naučimo razumjeti, ne

samo u apstraktnom već i u konkretnom smislu, što znače bezbrojne smrti

koje sada preplavljuju Zemlju. Naučimo razumjeti, koliko naše duše moraju

ostati vjerne našem pokretu, kako bi postojali ljudi koji mogu na pravi način

pogledati prema sferi gdje će eterska tijela i pojedinci koji su prinijeli žrtve za

naše vrijeme na velikom polju povijesti, nastaviti raditi i surađivati s onima

koji će kasnije hodati Zemljom u mirnim vremenima. Naučimo razumjeti, što

znači pronaći pravo razumijevanje da duhovnost prožima i ono što se danas

događa na fizičkoj razini, da su oni koji ispovijedaju znanost duha tu da

okrenu svoje umove prema onome što duhovno proizlazi iz hrabrosti i žrtve

našeg vremena. Naučimo razumjeti u pravom smislu riječi kojima želimo

zaključiti naša razmatranja:

Iz hrabrosti boraca,

Iz krvi ubijanja,

Iz tuge napuštenih,

Iz požrtvovnih djela ljudi

Narasti će duhovni plod -

Duše duha svjesne, usmjerite

Svoj um u duhovnu oblast.



39 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

 O događaju smrti i činjenice života nakon smrti

Leipzig, 22. veljače 1916.

Živimo u vremenu u kojem se svakodnevno ili svakog sata podsjećamo na

smrt, prolazak ljudi kroz vrata smrti, na ovaj značajan događaj u ljudskom

životu. Jer smrt postaje životni događaj za ljude u pravom smislu riječi,

samo kroz znanost duha, koja ljudima pokazuje kako u nama djeluju te

vječne sile koje prolaze kroz rođenje i smrt i stvaraju određenu vrstu

egzistencije, određeni oblik egzistencije, za vrijeme između rođenja i smrti,

samo da bi nakon prolaska kroz vrata smrti, preuzele drugi oblik

egzistencije. Dakle, kroz znanost duha, smrt, od apstraktnog kraja života -

koji je jedini mogući kraj života za materijalistički svjetonazor - postaje, u

određenom smislu, događaj, iako s velikom težinom, u sveobuhvatnom

životu ljudi. Pa čak i unutar naših vlastitih redova, prvenstveno zbog

aktualnih povijesnih događaja, ali i iz razloga izvan njih, dragi prijatelji prošli

su kroz vrata smrti, tako da se možda čini posebno prikladnim sada u

našem današnjem razmatranju ponuditi nešto o događaju smrti i onim

činjenicama ljudskog života koje slijede nakon smrti.

Doista, u našim duhovno znanstvenim promišljanjima uvijek iznova su se

pojavljivale rasprave o životu između smrti i novog rođenja, i imamo već
mnogo tragova o toj temi. Međutim, vjerojatno znate iz prethodnog ciklusa

znanosti duha, da se sve može razumjeti samo s određene točke gledišta, i

da stvari u osnovi, sve možemo preciznije upoznati samo osvjetljavajući ih iz

različitih perspektiva. Dakle, danas ću o predloženoj temi, onome što već
znamo, dodati nešto što bi moglo biti korisno za naše cjelokupno

razumijevanje svijeta.

Razmatramo - i to je u početku dobro - čovjeka duhovnoznanstveno, onakvog

kakav stoji pred nama ovdje u fizičkom svijetu, kao izraz njegovog

cjelokupnog bića. Prvo moramo početi s onim što nam ljudi predstavljaju u

fizičkom svijetu, i stoga sam više puta istaknuo kako ćemo dobiti nešto

poput vodećeg pogleda na čovjeka kao cjelinu, ako ga promatramo na takav

način da prvo svoj pogled temeljimo na fizičkom tijelu, kojeg spoznajemo

izvana putem osjetilnog promatranja, putem znanstvene analize onoga što je

promotreno ovdje u fizičkom svijetu. Zatim svoj pogled temeljimo na onom

tijelu ili organizacijskom obliku koji nazivamo eterskim tijelom, koje već ima

nadosjetilni karakter, koje se stoga ne može promatrati običnim osjetilnim

organima - čak ni razumom, koji je vezan za mozak - i koje je stoga već
nedostupno konvencionalnoj znanosti. Ovo etersko tijelo, međutim, ipak je

struktura za koju se može reći da su je bili svjesni i umovi poput Immanuel

Hermann Fichte-a, sina velikog Johann Gottlieb Fichte-a, zatim Troxler-a i

drugih. Ovo etersko tijelo je nešto unutar čovjeka što se, iako se može



40 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

spoznati samo imaginativnom spoznajom jer je nadosjetilno, ipak može

izvana spoznajno percipirati, baš kao što se fizičko tijelo izvana može

percipirati za osjetilnu spoznaju.

Zatim se u kontemplaciji uzdižemo do astralnog tijela. Astralno tijelo nije

nešto što se može poput fizičkog tijela izvana percipirati kroz vanjska

osjetila, ili eterskog tijela kroz unutarnja osjetila, već je astralno tijelo nešto

što se može doživjeti samo iznutra; u čemu sam čovjek mora biti da bi ga

doživio, kao i četvrtog člana, kojeg prvo moramo dokučiti ovdje u fizičkom

svijetu, 'Ja'. Sa ova četiri člana ljudske prirode gradimo cijelog čovjeka. Ali iz

prethodnih razmatranja također znamo, da je ono što nazivamo fizičkim

tijelom čovjeka, zapravo nešto vrlo složeno, da se to fizičko tijelo čovjeka

gradi tijekom dugog procesa razvoja kroz razdoblja Saturna, Sunca i

Mjeseca, te da je ulogu igrao i proces Zemlje od samog početka zemaljske

egzistencije do našeg vremena. Naše fizičko tijelo izgradio je složen proces

razvoja. Od onoga što zapravo živi unutar fizičkog tijela, u prvom redu se

samo vanjska strana predstavlja promatranju koje je dostupno ljudima u

fizičkom svijetu, čak i za običnu znanost. Moglo bi se reći da obično fizičko

promatranje i fizička znanost, kakve postoje ovdje u svijetu, znaju o fizičkom

tijelu samo onoliko, koliko zna o kući, osoba koja hoda oko nje izvana i

nikada nije ušla u unutrašnjost, nikada nije saznala što je unutar kuće ni

koji ljudi tamo žive. Ali, naravno, netko tko stoji na tlu vanjske znanosti u

materijalističkom smislu reći će: oh, mi vrlo dobro poznajemo unutrašnjost

fizičkog tijela! To znamo jer smo često vidjeli mozak unutar lubanje, vidjeli

smo želudac i srce tijekom obdukcija leševa - poznajemo unutrašnjost!

Ali ovo unutarnje, koje se može vidjeti izvana, prostorno unutarnje, nije ono

što se ovdje misli kada govorimo o unutarnjem. Ovo prostorno unutarnje je

također samo vanjsko; ovo prostorno unutarnje je čak i mnogo više vanjsko

u fizičkom tijelu čovjeka od stvarnog prostornog vanjskog. Svakako je čudno

to reći. Ali znate iz prethodnih opisa znanosti duha da su osjetilni organi već
bili razvijeni tijekom razdoblja Saturna, i nosimo ih na vanjskoj strani našeg

tijela, na prostorno vanjskoj površini. Oni su izgrađeni od mnogo više

duhovnih sila nego, naprimjer, naš želudac ili ono što je unutarnje u

prostornom smislu. Ono što je unutarnje, izgrađeno je od najmanje

duhovnih sila. I koliko god čudno zvučalo, ipak se mora istaknuti da ljudi

zapravo krivo govore o sebi. To je prirodno, jer ovdje živimo na fizičkoj razini

- ali krivo govore. Oni bi zapravo kožu na svom licu trebali nazvati

unutrašnjošću, a svoj želudac vanjskim. To bi bilo mnogo bliže stvarnosti!

Približili bismo se stvarnosti kad bi rekli da jedemo iznutra prema van,

hranu šaljemo od iznutra prema van, šaljući je u želudac, bliže nego što smo

sada, kada kažemo izvana prema unutra; jer što su naši organi bliže

površini, to od više duhovnih sila potječu, a što više leže unutar naše

prostorne unutrašnjosti, potječu od više neduhovnih sila.



41 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

To lako možete vidjeti čak i iz dosadašnjih opisa znanosti duha. Ako se točno

sjećate što je predstavljeno u prethodnim opisima znanosti duha, znat ćete

da se tijekom razvoja Mjeseca nešto odvojilo, a tijekom razvoja Zemlje

ponovno odvojilo i izašlo iz razvoja Saturna, Sunca i Mjeseca, u kozmički

prostor. Tijekom ovog cijepanja dogodilo se nešto izvanredno: okrenuli smo

se naopačke, doista, kao što se rukavica okreće naopačke, unutrašnjost

prema van, vanjština prema unutra. Ono što je danas okrenuto prema van

kao lice, zapravo je bilo okrenuto prema unutra tijekom razdoblja Saturna i

Sunca - u svom početnom razvoju, naravno - a također i tijekom dijela

Mjesečevog razdoblja. A počeci naših sadašnjih unutarnjih organa formirani

su tijekom egzistencije Mjeseca, na takav način da su formirani izvana. Od

tada smo zaista okrenuti naopačke, poput ogrtača. Danas više toliko ne

okrećemo ogrtače, ali smo to činili u ranijim vremenima kada su se ogrtači

mogli nositi duže. Danas to više nije uobičajeno. Kada govorimo o fizičkom

tijelu, moramo biti svjesni da u njemu postoji mnogo toga nadosjetilnog, da

je cijela njegova struktura nadosjetilna, da je izgrađeno od nadosjetilnog i da

nam svoju vanjsku stranu pokazuje tek kada ga promatramo kao cjelinu.

Sada kada dođemo do eterskog tijela, ono više nije vidljivo fizičkom

osjetilnom promatranju; ali nakon što čovjek prođe kroz vrata smrti ovo

etersko tijelo postaje još važnije. U početku, u razdoblju u koje ulazimo u

prvim danima, ovo etersko tijelo je od posebne važnosti. Ali čak i u pogledu

fizičkog tijela, moramo naučiti razmišljati drugačije, naučiti ispravno

razmišljati, ako želimo pravilno razmatrati što nas čeka nakon prolaska kroz

vrata smrti. Znate, jer se to još uvijek može promatrati iz fizičkog svijeta,

prilikom prolaska kroz vrata smrti, čovjek odlaže svoje fizičko tijelo, kako

kažu. Predaje se elementima Zemlje kroz raspadanje ili izgaranje - ta dva

procesa razlikuju se samo po trajanju. Sada bi se moglo činiti kao da je za

nekoga tko je sada prošao kroz vrata smrti ovo fizičko tijelo kao takvo,

jednostavno odbačeno. Ali to nije slučaj. Iz našeg fizičkog tijela Zemlji

možemo predati samo ono što dolazi sa same Zemlje. Iz našeg fizičkog tijela,

Zemlji ne možemo predati ono što dolazi iz stare egzistencije Mjeseca, iz

egzistencije starog Sunca, iz egzistencije starog Saturna. Ono što dolazi iz

stare egzistencije Saturna, iz egzistencije Sunca i iz egzistencije Mjeseca, a

zapravo i iz velikog dijela naše egzistencije Zemlje, to su nadosjetilne sile. I te

nadosjetilne sile, koje su unutar našeg fizičkog tijela, od kojih nam se u

osjetilnoj percepciji otkriva samo vanjska strana, kao što sam upravo

objasnio, te nadosjetilne sile, kamo one idu kad prođemo kroz vrata smrti? -

Iz našeg fizičkog tijela, iz ove najdivnije strukture koja postoji u svijetu, koja

je u prvom redu struktura, iz našeg fizičkog tijela, kao što sam rekao, Zemlji

se vraća samo ono što mu je Zemlja dala. Drugo, gdje je ono drugo, kada

prođemo kroz vrata smrti? - Drugo se povlači iz onoga što tone u Zemlju,

takoreći, kroz raspadanje ili izgaranje; drugo se apsorbira u cijeli univerzum.

I ako razmislite o svemu, svemu što možete pojmiti u krugu Zemlje,



42 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

uključujući sve planete i zvijezde stajaćice, i ako o tome mislite što je

moguće duhovnije, tada ćete u ovom dakle duhovnom promišljanju, pronaći

mjesto gdje je ono duhovno od nas. Jer samo je dio ovog duhovnog elementa

odvojen, koji živi u toplini i ostaje sa Zemljom. Toplina, naša unutarnja

toplina, naša vlastita toplina, odvojena je i ostaje sa Zemljom. Ali sve ostalo

što je duhovno u fizičkom tijelu, prenosi se u cijeli prostor svijeta, u cijeli

kozmos.

Kad mi, kao ljudska bića, napustimo svoje fizičko tijelo, kamo idemo? U što

zapravo uranjamo? Svojom smrću, uranjamo, kao brzinom munje, u ono što,

iz svih nadosjetilnih sila, izgrađuje naše fizičko tijelo. Možete mirne duše sebi

predstaviti, da se sve graditeljske sile koje su djelovale na vašem fizičkom

tijelu od razdoblja Saturna, beskonačno šire i pripremaju mjesto u kojem

živite između smrti i novog rođenja. Sve je to, rekao bih, između rođenja i

smrti, samo koncentrirano u prostoru koji zatvara naša koža.

Sada, kada smo izvan fizičkog tijela, imamo, prije svega, iskustvo koje je

važno za cijeli budući život između smrti i novog rođenja. Već sam to često

spominjao. To iskustvo je suprotne prirode, od odgovarajućeg iskustva ovdje

u životu na fizičkoj razini. Ovdje u životu na fizičkoj razini, ne možemo se

osvrnuti na sat svog rođenja s uobičajenom osjetilnom percepcijom koju

imamo. Nijedno ljudsko biće ne može se sjetiti vlastitog rođenja, ne može se

osvrnuti. Ono samo zna da je rođeno, prvo zato jer mu je možda tako rečeno,

a drugo zato što to zaključuje iz činjenice da su se rodila i sva ljudska bića

koja su došla na Zemlju poslije njega; ali nijedno ljudsko biće ne može imati

istinsko iskustvo vlastitog rođenja.

Upravo suprotno je s odgovarajućim iskustvom nakon smrti. Dok izravno

razmatranje našeg rođenja nikada ne možemo imati pred dušom u našem

fizičkom životu, trenutak smrti, ako ga čovjek gleda samo duhovno, stoji

pred dušom tijekom cijelog života između smrti i novog rođenja. Međutim,

mora nam biti jasno da se taj trenutak smrti tada vidi s druge strane. Ako

smrt može imati nešto zastrašujuće u sebi, to je samo zato jer se ovdje vidi

kao raspad, kao kraj. S druge strane, s duhovne strane, kada se osvrnemo

na trenutak smrti, smrt se neprestano pojavljuje kao pobjeda duha, kao duh

koji se izmigolji iz fizičkog. Tamo se pojavljuje kao najveći, najveličanstveniji,

najznačajniji događaj. I nadalje, ovaj događaj pali ono što je nakon smrti

naša 'Ja' svijest. Kroz cijelo vrijeme između smrti i novog rođenja, imamo 'Ja'

svijest, ne samo u sličnom, već čak i u mnogo višem smislu nego ovdje u

fizičkom životu. Ali ovu 'Ja' svijest ne bismo imali, ako se stalno ne bismo

mogli osvrnuti, ako ne bismo vidjeli, ali s druge strane, s duhovne strane,

ovaj trenutak u kojem smo se s našim duhovnim probili iz fizičkog. Da smo

'Ja', znamo samo znajući: umrli smo, odvojili smo svoje duhovno od svog

fizičkog. U trenutku kada mi, s one strane vrata smrti, ne gledamo na

trenutak smrti, ova 'Ja' svijest nakon smrti je takva, kakva je fizička 'Ja'



43 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

svijest ovdje u spavanju. Kao što netko pri spavanju ne zna ništa o 'Ja'

svijesti, tako i nakon smrti ne zna ništa o sebi ako pred očima nema ovaj

trenutak umiranja. Ima ga pred sobom kao jedan od najveličanstvenijih,

jedan od najuzvišenijih trenutaka.

Vidite, čak i u ovom slučaju, moramo se naviknuti razmišljati o stvarnom

duhovnom svijetu sasvim drugačije nego ovdje o osjetilnom fizičkom svijetu.

Ako netko jednostavno želi ostati pri konceptima koje ovdje ima za fizički

osjetilni svijet, ne može ni na koji način preciznije shvatiti duhovno. Jer

nakon smrti je najvažnije, da se trenutak umiranja promatra s druge strane.

Upravo se tako s druge strane pali naša 'Ja' svijest. Ovdje u fizičkom svijetu

imamo, takoreći, jednu stranu 'Ja' svijesti; nakon smrti imamo drugu stranu

'Ja' svijesti. Malo ranije sam objasnio gdje se zapravo nalazi nadosjetilni

element našeg fizičkog tijela nakon smrti i gdje ga moramo tražiti. U cijelom

svijetu, koliko samo možemo pojmiti, ovaj fizički element moramo tražiti kao

ravnotežu sila, kao organizam sila, kao kozmos sila. Taj fizički element,

priprema nam mjesto, kroz koje moramo proći između smrti i novog rođenja.

Dakle, ono što smo ovdje zatvorili u svoje fizičko tijelo, u ovo tijelo, malo u

odnosu na svijet kao cjelinu, u našu kožu, uistinu je mikrokozmos, uistinu

cijeli svijet. To je uistinu samo smotano zajedno - ako smijem trivijalno

govoriti - zatim se odmotava i ispunjava svijet s izuzetkom malog prostora

koji uvijek ostaje prazan. Kada živimo između smrti i novog rođenja, zapravo

smo svugdje u svijetu s nadosjetilnim silama koje su temelj našeg fizičkog

tijela, osim na jednom mjestu, koje ostaje prazno. To je prostor koji

zauzimamo ovdje u fizičkom svijetu, unutar naše kože. I uvijek gledamo u tu

prazninu. Tada gledamo sebe izvana i gledamo u prazninu. Ono u što

gledamo ostaje prazno, ali ostaje toliko prazno, da iz toga imamo temeljni

osjećaj. To gledanje nije apstraktno gledanje, poput onoga kada netko

nasumice zuri u stvari ovdje na fizičkoj razini, već je ovo gledanje povezano

sa snažnim unutarnjim životnim iskustvom, sa snažnim doživljajem.

Povezano je s činjenicom da se kroz kontemplaciju ove praznine u nama

javlja osjećaj koji nas prati kroz cijeli život između smrti i novog rođenja, što

čini velik dio onoga što nazivamo zagrobnim životom. To je osjećaj: postoji

nešto na svijetu što moraš stalno iznova ispunjavati. - I tada se postiže

osjećaj: čovjek postoji na svijetu za nešto za što samo on može postojati.

Osjeća svoje mjesto u svijetu. Osjeća da je u svijetu gradivni element, bez

kojeg svijet ne bi mogao postojati. To je kontemplacija te praznine. Stajanje u

njoj kao nešto što pripada svijetu, to te preplavljuje gledanjem u prazninu.

Sve je to povezano s onim što će postati naše fizičko tijelo. Iz elementarnijih

prikaza moći ćemo samo shematski prikazati, da tako kažemo, ono što za

svoju stvarnosti u duhovnom svijetu uistinu zahtijeva slike. Ali prvo moramo

imati te slike kako bismo se postupno uzdigli do predodžbi koje dublje

prodiru u stvarnost duhovnog svijeta.



44 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Znamo da tada imamo neku vrstu retrospektive koja traje danima. Ali to se

sjećanje naziva sjećanjem u neispravnom smislu - iako s pravom, ali u

neispravnom smislu - jer tijekom nekoliko dana imamo nešto poput tableau,

poput panorame, ispletene od svega što smo doživjeli u upravo proteklom

životu. Ali nemamo to kao obično sjećanje unutar fizičkog tijela. Sjećanje

fizičkog tijela je takvo da mi vremenski izvlačimo sjećanje. Takvo sjećanje je

sila vezana za fizičko tijelo, misao kroz koju se sjećanja izvlače u vremenu.

Ovo sjećanje nakon smrti je takvo, da je poput panorame, sve što se dogodilo

u životu oko nas u imaginaciji. Živimo danima unutar našeg - može se samo

reći: iskustva. U snažnim slikama, u isto vrijeme je prisutan događaj koji

smo upravo doživjeli u posljednjim danima prije smrti, i u isto vrijeme je

prisutno ono što smo doživjeli u djetinjstvu. Panorama života, slika života,

koja nam predstavlja ono što je inače u vremenu slijedilo jedno za drugim, u

mreži ispletenoj od etera. Sve što tamo vidimo, živi u eteru.

Iznad svega, ono što je oko nas doživljavamo kao živo. Sve u tome živi i tka.

Zatim to doživljavamo kao duhovno rezonantno, kao duhovno sjajno, a

također i kao duhovno grijuće. Ova životna slika, kao što znamo, nestaje

nakon samo nekoliko dana. Ali kroz što zapravo završava, i što je taj tableau

života?

Da, ako se ispita ova životna slika kakva ona uistinu jest, mora se reći: sve

što smo doživjeli u životu utkano je u nju. Ali kako doživljeno? - Tako što

smo imali misli! Dakle, sve što smo mislili, doživjeli kao predodžbe, sadržano

je u njoj. Recimo, da bismo ušli u nešto konkretno, da smo u životu živjeli s

drugom osobom, razgovarali smo s njom. Dok smo s njom razgovarali, njene

misli su komunicirale s našim mislima. Primali smo od nje ljubav, pustili

smo da cijela njena duša djeluje na nas, sve smo to doživjeli iznutra. S time

živimo, kada živimo s drugom osobom. Ona živi i mi živimo, i doživljavamo

nešto u vezi s njom. Ono što sada doživljavamo u vezi s njom, čini nam se

utkanim u ovaj eterski tableau života. To je ista stvar koje se sjećamo.

Zamislite trenutak kada ste s nekim drugim nešto doživjeli prije deset ili

dvadeset godina. Zamislite da se toga sjećate, i ne sjećate se toga onako kako

se obično sjećamo u životu, gdje sve blijedi u sivo, već se sjećate na takav

način da je sjećanje u vama jednako živo kao i samo iskustvo, da vaš
prijatelj stoji pred vama kao što je stajao tijekom iskustva. U životu ovdje

često smo prilično snoliki. Ono što tako srdačno doživljavamo na fizičkoj

razini, postaje otupljeno, paralizira se. Kada prođemo kroz vrata smrti i

imamo to na 'platnu' života, nije toliko paralizirano; prisutno je sa svom

svježinom i srdačnošću s kojom je bilo prisutno tijekom života. Tako je

uklopljeno u ovu životnu sliku, a mi to onda sami doživljavamo danima.

Kao što u odnosu na fizički svijet, imamo dojam, da nam fizičko tijelo

otpada, tako nakon nekoliko dana, imamo dojam da nam je i etersko tijelo

otpalo. Međutim, ovo naše etersko tijelo nije otpalo na isti način kao naše



45 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

fizičko tijelo; nego je isprepleteno s cijelim univerzumom, s cijelim svijetom.

Ono je unutar njega, dok mi doživljavamo 'platno' života, ostavlja svoje

utiske tamo u tom periodu. I ono što imamo kao životnu sliku, prešlo je u

vanjski svijet, živi oko nas, svijet je to apsorbirao.

Tijekom ovih dana, opet imamo važno, snažno iskustvo. Jer ono što

doživljavamo nakon smrti nisu samo sjećanja na zemaljski život, već počeci

novih iskustava. Samo po sebi je novo iskustvo, kako dolazimo do svog 'Ja',

osvrćući se na smrt, jer takvo što ne možemo doživjeti svojim zemaljskim

osjetilima. To se otkriva samo kroz inicijacijsku spoznaju. Ali ono što

doživljavamo tijekom ovih dana, po tome što oko sebe imamo ovaj životni

tableau, ovo etersko tkanje koje se odvaja od nas i uplete u univerzum - ono

što tu doživljavamo, nešto je strašno uzvišeno, nešto prilično snažno za

ljudsku dušu.

Ovdje u fizičkom životu, da, stojimo nasuprot svijetu, ovim mineralnim,

biljnim, životinjskim, ljudskim carstvom. U tim carstvima doživljavamo ono

što naša osjetila mogu iskusiti, ono što naš intelekt, vezan za mozak, može

imati od osjetilnih iskustava, što naš osjećaj vezan za krvožilni sustav može

iskusiti - sve to doživljavamo ovdje. A mi ljudi, ovdje između rođenja i smrti,

zapravo smo, iz više perspektive, izvanredno velike - oprostite na izrazu -

'lude', divovske 'lude'. Pred mudrošću velikog svijeta strašno smo glupi, ako

vjerujemo da nam je dovoljno da ovdje nešto iskusimo na opisani način, a

zatim, to što ovdje doživljavamo nosimo u svojim sjećanjima, i, kao ljudska

bića, to prisvojimo. U to vjerujemo. Ali dok doživljavamo, dok u iskustvu

oblikujemo svoje predodžbe, i svoje osjećaje, cijeli svijet hijerarhija djeluje u

ovoj pojavi našeg iskustva, u ovom procesu. Živi i tka iznutra. Kad se suočite

s osobom i pogledate je u oči, u svom pogledu i u onom što njen pogled šalje

natrag, iznutra žive duhovi hijerarhija, žive hijerarhije, živi djelo hijerarhija.

Čak i ono što doživimo, predstavlja nam samo vanjski svijet, jer u tom

iskustvu bogovi rade iznutra. I dok vjerujemo da živimo samo za sebe, bogovi

nešto rade kroz naša iskustva, kroz koja sada nešto mogu utkati u svijet.

Zahvatili smo misli, imali smo emocionalna iskustva - bogovi ih uzimaju i

dijele sa svojim svijetom. I nakon što umremo, znamo da smo živjeli kako bi

bogovi mogli istkati ovu mrežu, koja sada u našem eterskom tijelu dolazi od

nas i prenosi se cijelom univerzumu. Bogovi su nas pustili da živimo, kako bi

mogli nešto isplesti za sebe, nešto kroz što bi mogli obogatiti svoj svijet.

Potresna je to misao! Kad samo jedan korak napravimo kroz svijet, taj korak

je vanjski izraz božanskog događaja, i komadić tkanja koji bogovi koriste u

svom planu za svijet, koji nam ostavljaju samo dok ne prođemo kroz vrata

smrti, da bi ga zatim oduzeli od nas i ugradili u univerzum. Te naše ljudske

sudbine, u isto vrijeme su božanski činovi, a ono što one predstavljaju za

nas ljude, samo je vanjski aspekt. To je ono što je značajno, ono što je važno,

ono što je bitno.



46 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Kome pripada sada, nakon naše smrti, ono što smo iznutra stekli tijekom

života kroz našu sposobnost mišljenja, kroz našu sposobnost doživljavanja

emocija? - Nakon naše smrti, pripada svijetu! Ali baš kao što se osvrćemo na

svoju smrt, osvrćemo se s onim što nam ostaje, s našim astralnim tijelom i

našim 'Ja', na ono što se utkalo u univerzum, svijet. Tijekom naših života

nosimo u sebi, kao etersko tijelo u nama, ono što je utkano u univerzum.

Sada je ispredeno i utkano u svijet. Gledamo u to, promatramo to. Kao što

ga ovdje doživljavamo u sebi, tako ga kontempliramo i nakon smrti, tako je i

u vanjskom svijetu. Kao što ovdje kontempliramo zvijezde, planine i rijeke,

tako i nakon smrti kontempliramo, uz ono što je nastalo brzinom munje, kao

što sam rekao, iz našeg fizičkog tijela, ono što je utkano u svijet iz naših

vlastitih iskustava. I ono što se tada ugrađuje u cijelu kozmički strukturu iz

naših vlastitih iskustava, sada se odražava u onome što još imamo, u

astralnom tijelu i 'Ja', baš kao što se vanjski svijet odražava u našim fizičkim

organima ovdje kroz naše fizičko biće. I dok se to odražava u nama, primamo

nešto što ovdje ne možemo imati tijekom ovog zemaljskog razdoblja, nešto

što ćemo imati u vanjskom, više fizičkom otisku kasnije tijekom razdoblja

Jupitera, ali što primamo na duhovni način jer je naše etersko biće sada

vani i ostavlja dojam na nas. Umjesto što smo ga prije doživljavali kao naše

unutarnje biće, sada na nas ostavlja dojam. Dojam koji ostavlja na nas je,

naravno, u prvom redu duhovan, slikovni je, ali kao takav, već je model za

ono što ćemo imati tek na Jupiteru: duh sam. Dakle, kroz naše etersko koje

se utka u univerzum, za nas se rađa duh sam - ali duhovno, ne onako kako

ćemo ga kasnije doživjeti na Jupiteru - tako da sada, nakon što smo odložili

svoje etersko tijelo, imamo astralno tijelo, 'Ja', duh sam. Ono što nam ostaje

od naše zemaljske egzistencije jest naše astralno tijelo i naše 'Ja'.

Naše astralno tijelo, kao što znate, ostaje s nama dugo nakon smrti, u prvom

redu baš kao što nam je podložno kao zemaljsko astralno tijelo. Ostaje s

nama, jer je ovo astralno tijelo prožeto svime što je čisto zemaljsko i ljudsko,

a što ne može odmah izbaciti iz sebe. Prolazimo kroz vrijeme, u kojem

postupno možemo odbaciti ono što je zemaljski život učinio od našeg

astralnog tijela. Zapravo doživljavamo najviše polovicu naših iskustava ovdje

na Zemlji, također u mjeri u kojoj utječu na naše astralno tijelo. Od onoga

što se događa kroz nas, zapravo doživimo samo polovicu. Uzmimo primjer:

recimo da nekome kažete nešto loše - to se odnosi na dobre misli i dobra

djela kao i na loša djela i loše misli, ali uzmimo ovaj primjer zlog djela -

kažete nekome nešto loše što ga vrijeđa. Imamo samo dio te loše riječi koji se

nas tiče, u sebi osjećamo zašto smo upotrijebili tu riječ; to je dojam na našu

dušu kada upotrijebimo tu lošu riječ. Ali druga osoba, kojoj upućujemo zlu

riječ, ima potpuno drugačiji dojam; ona ima takoreći, drugu polovicu dojma,

osjeća da je uvrijeđena. Ta druga polovica dojma zaista živi u njoj. Ono što

smo sami doživjeli tijekom svog fizičkog života je jedno; ono što je druga

osoba doživjela je drugo. Sada promislite, sve što smo iskusili, ali izvan nas,



47 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

moramo ponovno proživjeti nakon smrti, kao što sada proživljavamo svoje

živote unatrag. Učinke svojih misli i svojih djela doživljavamo u regresiji.

Dakle, između smrti i novog rođenja, proživljavamo svoje živote unatrag.

Odlaganjem eterskog tijela, postoji životni tableau, u kojem imamo cijeli život

odjednom. Život unatrag, istinsko je proživljavanje onoga što smo stvorili,

idući unatrag. A kada se vratimo do svog rođenja, tada smo dovoljno zreli da

odložimo iz svog astralnog tijela ono što je prožeto zemaljskim elementima.

Tada to odlazi, i s tim odlaganjem astralnog tijela, za nas nastaje novo

stanje. Astralno tijelo nas je, rekao bih, uvijek držalo povezanima sa

Zemljom u našim iskustvima. Budući da na ovaj način moramo proći kroz

svoje astralno tijelo, ne sanjajući, već ponovno proživljavajući zemaljska

iskustva, još uvijek smo unutar zemaljskog života; još uvijek stojimo unutar

njega. Tek sada, kada smo odložili astralno tijelo - netočno, ali nema drugog

načina da se to kaže, budući da jezik nema riječ za to - postali smo potpuno

oslobođeni zemaljskog, sada živimo unutar istinski duhovnog svijeta.

I tada se događa novo iskustvo. Ovo odlaganje astralnog tijela zapravo je

samo jedna strana iskustva; druga strana je nešto sasvim drugo. Kad smo,

nakon što smo prošli kroz zemaljska iskustva, odložili ovo astralno tijelo,

osjećamo se kao da smo - sada ne možemo reći: materijom, već kao da smo

iznutra zasićeni, prožeti duhom, tada se istinski osjećamo unutar duhovnog

svijeta, tada nam se duhovni svijet otvara iznutra. Prije nam se otvarao

izvana, dok smo vidjeli univerzum i vlastito etersko tijelo utkano u

univerzum. Sada nam se otvara iznutra, sada ga doživljavamo iznutra. I kao

predslika onoga što će ljudi imati u fizičkom izrazu tek na Veneri, u predslici

životnog duha, naše 'Ja' nam se otvara iznutra, tako da se sada sastojimo od

duha samog, životnog duha i 'Ja'. Baš kao što se ovdje osjećamo pomalo kao

u snu, od rođenja do trenutka kada istinski postanemo svjesni kao djeca,

čega se kasnije prisjećamo, tako živimo i egzistenciju koja je, doduše,

potpuno samosvjesna, ali svjesnija i viša od zemaljskog života. Ali čisto

duhovni život doživljavamo tek nakon što smo se odvojili od svog astralnog, i

zadržali od astralnog samo ono što nas iznutra ispunjava, tako da smo od

sada duh među duhovima.

Ali sada se javlja drugo, važno, bitno iskustvo. Kada živimo ovdje u fizičkom

svijetu, radimo, postižemo ovo ili ono, i pritom imamo iskustva - upravo smo

o tome govorili. Ali u fizičkom svijetu nemamo samo iskustva, u iskustvima

imamo nešto drugo, istovremeno s iskustvima. I želim upotrijebiti riječ, iako

je to općeniti izraz, za ta istovremena iskustva: postajemo, mogli bi reći,

umorni, iscrpljeni dok doživljavamo. Uvijek je to slučaj, postajemo umorni. I

čak i ako se umor kompenzira kroz sljedeće stanje svijesti, kroz spavanje -

manje kroz spavanje nego kroz odmor tijekom spavanja, ispravno govoreći -

to je još uvijek samo djelomična kompenzacija; jer znamo naravno, da se

iscrpljujemo u životu, da starimo, da nam snaga postupno nestaje. Također

se umaramo u sveobuhvatnom smislu. A kad ostarite, znate da ne možete



48 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

sve kompenzirati spavanjem. Dakle, ovdje se iscrpljujemo, umaramo. Da,

sada možemo drugačije postaviti pitanje. Nakon onog što smo govorili, sada

možemo postaviti pitanje: zašto nam bogovi dopuštaju da se umorimo, zašto

se umaramo? - Činjenica da se ovdje umaramo, da se iscrpljujemo, daje nam

nešto, što zapravo puno znači, jako, jako puno, za cijeli naš život. Ali

koncept umaranja u sveobuhvatnijem smislu nego što se obično shvaća.

Moramo ga pravilno postaviti pred svoje duše, taj koncept umaranja.

Najbolji koncept ćete dobiti, ako ga sebi predstavite ovako. Kada bih vas

sada pitao: znate li išta o unutrašnjosti svoje glave? - vjerojatno bi samo

osoba koju muči glavobolja, odgovorila da upravo sada nešto zna o

unutrašnjosti svoje glave. Samo takvi osjećaju unutrašnjost svoje glave;

drugi žive bez da je osjećaju. Svoje organe osjećamo samo kad nisu sasvim u

redu; tada u osjećaju nešto znamo o našim organima. Tako smo uređeni u

životu, da o svom fizičkom tijelu znamo nešto samo ukoliko nešto nije

sasvim u redu. Zapravo za svoje fizičko tijelo, imamo samo općenit osjećaj.

Kada nešto nije u redu to postaje jače. Ali vrlo malo znamo iznutra, kada

imamo samo osjećaj. Svatko tko je ikada u životu imao jaku glavobolju zna o

unutrašnjosti svoje glave - iznutra; ne kao anatom, koji poznaje samo krvne

žile. Ali kako u životu postajmo sve umorniji i umorniji, ovaj osjećaj naše

nutrine, prostorne nutrine, sve se više pojavljuje u našim tijelima.

Samo razmislite: što se više umaramo u životu, to više doživljavamo životne

tegobe, naprimjer, tegobe starosti. Naš život sastoji se od postupnog učenja

osjećanja, osjećanja našeg fizičkog. Kako se ono, rekao bih, otvrdnjuje i

utiskuje u nas, učimo ga osjećati. Za nas je to, rekao bih, blagi osjećaj - jer

dolazi tako postupno. Čovjek bi mogao vidjeti koliko je to snažno samo ako -

oprostite na trivijalnom izrazu, ali dati će ono što mislim - ako bi se,

naprimjer, u jednom trenutku mogao osjećati potpuno zdravo, poput blistavo

zdravog djeteta, a zatim odmah nakon toga, kako bi mogao usporediti, onako

kako se netko osjeća kada mu udovi postanu krhki, u osamdeset, osamdeset

petoj godini života. Tada bi to više osjećao. Samo zato što dolazi tako sporo,

čovjek ne primjećuje kako se njegov osjećaj pretače u iskustvo fizičkog, u

postajanje umornim. Taj osjećaj umora je stvaran proces, koji u početku nije

ni prisutan, jer dijete pršti od života, ali onda životnu snagu neprestano

nadjačava osjećaj umora, a onda se taj osjećaj umora probija van. Možemo

se umoriti; dok se umaramo - čak i ako je recimo, to samo slab osjećaj

iznutra - u nama istinski nešto nastaje. Naš život ovdje u fizičkom svijetu

nudi samo vanjsku površinu dubokih, značajnih, uzvišenih misterija. To što

tako tiho osjećamo da nas prati umor u životu i tako osjećamo unutrašnjost

naših tijela, vanjska je strana nečega što je utkano u nas, divno utkano od

čiste mudrosti, cijelo tkanje čiste mudrosti. Dok se toliko umaramo u ovom

životu, učeći osjećati sebe iznutra, u nas se utka suptilno znanje o čudesnoj

strukturi naših organa, naših unutarnjih organa. Učimo se umarati u našim

srcima; ali nastajanje tog umora znači da u nas dotječe znanje o tome kako



49 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

je srce konstruirano iz kozmosa. Umaramo se u našim želucima; obično ga

umaramo kvareći ga hranom; ali ipak, dok je želudac umoran, sva mudrost

je utkana u nas, slika mudrosti iz kozmosa, o tome kako je želudac izgrađen.

Kako je naš unutarnji organizam uzvišeno, čudesno izgrađen, ovo moćno

umjetničko djelo, pojavljuje se u slici. I oživljava tek sada, kada smo odložili

vanjske, zemaljske elemente astralnog tijela. I to je ono što nas ispunjava

kao životni duh, ono što sada živi u nama. Mudrost iz nas samih, naše

čudesne unutarnje strukture, sada živi u nama.

I sada počinje vrijeme kada uspoređujemo, takoreći, ono što nas sada, iz

naše unutarnje mudrosti ispunjava kao životni duh, s onim što je prethodno

kao etersko tkanje bilo utkano u univerzum. Sada radimo na toj usporedbi,

kako se jedno može uklopiti s drugim, i gradimo sliku sebe, kakvi ćemo

postati u sljedećoj inkarnaciji. Tako počinjemo, postupno živeći prema

kozmičkoj ponoći, kao što je naznačeno u jednom od misterija, u 'Buđenju

duše'. Dakle, posebno nakon kozmičke ponoći, obavljamo djelo koje se odvija

dok sudjelujemo u stvaranju svijeta, u stvaranju onoga što ovdje uživamo.

Tijekom života između smrti i novog rođenja, radimo, tkamo, tkamo sliku

bogova. Možemo sudjelovati u božanskoj svrsi, na onome što su bogovi

ciljali, dok su ljude postavljali u svijet. Možemo se pripremiti za svoju

sljedeću inkarnaciju. Tu se naravno, ne odvijaju samo procesi koji se

egoistično odnose na nas, već se odvijaju i sve vrste drugih procesa. I to nam

može postati jasno, posebno iz sljedećeg.

Ovaj čudesni proces je daleko viši od onoga što se događa ovdje na Zemlji,

kada se izmjenjuju zima i ljeto, kada Sunce izlazi i zalazi, kada se sve odvija

kao zemaljski rad: tamo se događa ono što u konačnici vodi do naše

zemaljske inkarnacije, ono što vodi do čovjekove egzistencije; ali to je

ogroman nebeski rad koji ima ne samo vanjski značaj, već značaj za cijeli

svijet. Ako netko postupno uspije doživjeti ovaj čudesni proces u duhovnoj

kontemplaciji, onda se sigurno suočava s jednom stvari. Sigurno će vam se

činiti čudnim kada ovo kažem, ali viši misteriji uvijek u početku moraju

izgledati čudno fizičkoj, osjetilnoj percepciji čovjeka, a ono što se pojavljuje

pred našom dušom, mora nas potresti, što više, to bolje. Jer te stvari, takve

kakve jesu, do naših duša ne bi smjele doprijeti na takav način da ih

primimo trezveno, suhoparno, spoznajno i ostanemo ravnodušni. Upravo

kroz te stvari, trebali bi dobiti dojam o uzvišenosti i veličini božanskog

duhovnog svijeta. Moglo bi se reći: ako bi jednostavno netko znanost duha

predstavio na tako suhoparan način da ne obuhvati istovremeno cijelu

osobu, i ako, uz taj dojam, istovremeno ne stekne dojam o veličini i

veličanstvenosti onoga što pulsira i prožima svijet kao božansko-duhovno,

onda bismo se, prema onome što sam upravo opisao, unatoč svemu što

možemo, svi rodili bez glave pod trenutnim uvjetima svijeta. Jer ne bismo

mogli ostvariti izgradnju glave. Ljudska glava, u svojoj strukturi, tako je

uzvišena slika univerzuma da je sam čovjek, s onim što je u nju utkano kao



50 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

mudrost života, ne bi mogao izgraditi, ne bi je mogao pripremiti za sljedeću

inkarnaciju; u tome moraju surađivati sve hijerarhije bogova. Ono što postoji

u vašoj glavi, u ovoj sferi samo slabo okcipitalno otvorenoj, donekle

preoblikovanoj, samo je po sebi pravi mikrokozmos, pravi otisak velike sfere

svijeta. U njoj živi sve, sve što živi vani u univerzumu, zajedno, tu sve radi

zajedno, što u raznim hijerarhijama može biti aktivno. Kada počinjemo

graditi svoju sljedeću inkarnaciju iz mudrosti koju smo akumulirali kroz

umor, zagrabe u tu aktivnost sve hijerarhije, kako bi uključile u ono što

postaje naša glava, otisak sve božanske mudrosti.

Dok se sve ovo događa, ono što čini našu fizičku liniju nasljeđivanja,

priprema se na Zemlji kroz generacije. Kao što Zemlji nakon smrti predajemo

samo ono što dolazi od Zemlje, tako od svojih roditelja i predaka primamo

samo ono što je zemaljsko u nama. A ono što je zemaljsko u nama samo je

vanjsko, samo je vanjski izraz u ovom zemaljskom carstvu. U to je utkano

sve što sami možemo tkati na opisani način, i ono što cijele hijerarhije

bogova tkaju prije nego što začećem steknemo odnos prema onome u što se

umotavamo i odijevamo kada ulazimo na fizičku razinu.

Rekao sam, što više ove uzvišene spoznaje možemo upiti u svoje osjećaje, to

bolje za nas. Samo razmislite o ovome: koristimo svoje glave, ali općenito

nema ni traga spoznaji, utoliko što smo ljudska bića koja žive u

materijalnom svijetu, da cijele hijerarhije bogova posvećuju svoj rad

oblikovanju naših glava, oblikovanju onoga što je duhovno temelj naših

glava, kako bismo uopće mogli postojati. Ako to shvatimo u smislu duhovno

znanstvene spoznaje, to nas automatski prožima osjećajem zahvalnosti i

zahvalnosti prema cijelom univerzumu.

Stoga, ono što steknemo kroz znanost duha, trebalo bi također donijeti sve

veće uzdizanje našeg života osjećaja. U oblasti znanosti duha, svoju spoznaju

bi sve više trebali usklađivati s našim osjećajima. I nije dobro ako u

osjećajima zaostanemo. Neprekidnim učenjem novog, višeg dijela znanosti

duha, trebali bismo biti u stanju razviti, rekao bih, pobožnije osjećaje prema

misterijama svijeta, koji u konačnici vode, sve dalje i dalje u misterije

čovjeka. U toj pročišćavajućoj duhovnoj toplini, naših osjeta i osjećaja, leži

pravi napredak u znanosti duha.

Moram spomenuti još jednu stvar, jer izgleda kao dodatak cijeloj raspravi

koju smo vodili. Ovdje ulazimo u fizički svijet, tako što u početku kao dijete

imamo prigušenu svijest, prepoznavajući samo svoju majku i tek postupno

druge ljude. Vjerujemo, dok ulazimo u fizički svijet, da neprestano

susrećemo nove ljude. Isto je i s našom fizičkom sviješću. Kada prođemo

kroz vrata smrti, imamo pravi, iskren odnos sa svim onim dušama kojima

smo se u životu približili. Te se duše, pak, pojavljuju pred našim duhovnim

pogledom. One duše koje su nam se približile u životu, i koje su prošle kroz

vrata smrti prije nas, možemo reći da 'nalazimo'. Riječ je skovana za fizička



51 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

stanja, ali ovo iskustvo pristupanja duše dušama, može se opisati kao

'nalaženje'. Međutim, ovo nalaženje duša koje su prošle kroz vrata smrti prije

nas, čovjek sebi mora predstaviti kao približavanje dušama na način koje je,

u određenom smislu, obrnut od načina na koji se ovdje na fizičkoj razini

pristupa ljudima. Ovdje se ljudima u prvom redu pristupa susrećući ih

izvana i fizički. Zatim se postupno uči o njihovom unutarnjem biću; njihova

nutrina razvija se tek iz našeg života s njima. Dakle, ono što iznutra

doživljavate o osobi, razvija se samo iz vas samih. Nakon što sam prođe kroz

vrata smrti, i susreće duše koje su kroz vrata smrti prošle prije njega, prvo

što zna jest: dotična duša je tu. Osjećamo je, znamo da je tamo. - Ali sada

moramo cijelo svoje unutarnje biće predati onome što je tamo kao prvi

dojam, kao najapstraktniji dojam. Ovdje treba pustiti čovjeka da iz sebe radi;

tamo treba predati svoje unutarnje bića, a zatim sam izgraditi sliku,

imaginaciju. Imaginativno, ono što možete vidjeti, mora se graditi postupno.

Ideju o tome kakvo je iskustvo duše nakon smrti, možete dobiti ako

pomislite u sebi: Ne vidite to, samo shvaćate, i postupnim shvaćanjem

stvarate sliku. Gradite sliku. Dakle, morate aktivno, iznutra, graditi sliku

duše koju susrećete. U određenom smislu znate: sada susrećem dušu. - Ona

još nema duhovni oblik! Koja je to duša? To je duša prema kojoj sam ja - to

se sada pojavljuje u vašoj vlastitoj duši - osjećao kao sin prema svojoj majci.

Sada počinjete osjećati: s ovom dušom mogu doživjeti sebe. - Sada za sebe

gradite duhovni oblik. Morate biti aktivni unutar njega, i tada on postaje

slika. I budući da morate zajedno graditi duhovni oblik na ovaj način, s

umrlom osobom ste već zajedno prije nego što ste izgradili duhovni oblik. Na

ovaj način, zajedno ste sa svima s kojima ste bili zajedno u životu; to jest,

doživljavate ih u svijetu u kojem ih morate pronaći buđenjem sebe za viziju,

kako biste ih mogli pogledati. Ovdje morate biti aktivni.

Duše koje su još uvijek ovdje u fizičkom tijelu, koje stoga ostaju žive nakon

naše smrti, već su nam se ovdje na Zemlji pojavile kao slika. Gledamo ih

odozgo i ne moramo prvo konstruirati sliku; one nas gledaju kao sliku.

Međutim, u tu sliku te duše mogu utkati ono što zatim služi kao topla

duhovna hrana za pokojnika, kroz svoje misli o njima, kroz svoju

kontinuiranu ljubav prema njima, svoja sjećanja na njih, ili - kao što sada

znamo kao duhovni znanstvenici - kroz čitanje naglas.

Sve to proširuje čovjekovu perspektivu na stvarni svijet, istinski stvarni

svijet. Ako dopustite da ovo dođe pred vaše duše, onda dobivate predodžbu o

tome, koliko malo ljudi zapravo znaju o duhovnom svijetu. Nije uvijek bilo

tako. Samo najviše materijalistički ljudi današnjice govore o tome kako smo

danas 'postigli tako divan napredak'. Znamo da su ljudi nekada posjedovali

vidovitost i da su tu izvornu, atavističku vidovitost, izgubili samo radi

stjecanja određenih kvaliteta povezanih s cijelim unutarnjim životom u

materijalnom svijetu. Ako nam dođe istinski materijalistička osoba, istinski

materijalistički znanstvenik, prirodno će reći: čista je fantazija govoriti o



52 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

izvornoj vidovitosti, o ljudima koji su nekada poznavali nešto značajno. Kad

bi ljudi samo malo prošetali svijetom s fizički očima koje vide, otkrili bi da je

to opovrgnuto. Nije tako davno prošlo vrijeme kada su ljudi znali više nego

danas.

Znate, često smo o tome govorili - želio bih to ovdje spomenuti za kraj - da

Lucifer i Ahriman imaju udjela u ovoj duhovnoj egzistenciji u kojoj živimo.

Također znamo da je u Bibliji, Lucifer simboliziran zmijom, zmijom s drveta.

Fizička zmija, kako je danas doživljavamo, i kako će je suvremeni slikar

uvijek slikati kada slika Raj, fizička zmija, nije pravi Lucifer, već vanjska

slika, fizička slika. Pravi Lucifer je biće koje je zaostalo u evoluciji Mjeseca.

Ne može se vidjeti na Zemlji među fizičkim stvarima. Dakle, ako bi slikar htio

slikati Lucifera kakav jest, morao bi ga slikati na takav način da ga se

zapravo može shvatiti kao etersko biće kroz neku vrstu vidovitosti,

unutarnjeg vida. Tada bi se pojavio onako kako djeluje na nas, kako djeluje

na našu glavu, jer nema nikakvog udjela u našem organizmu, utoliko što

potječe isključivo od Zemlje, već u nastavku glave kroz leđnu moždinu.

Dakle, ako bi Lucifer bio naslikan u svom eterskom obliku, morao bi biti

naslikan s ljudskom glavom i zmijskim nastavkom, koji se ovdje u nama

ljudima manifestira kroz leđnu moždinu. Dakle, slikar s nekim znanjem

znanosti duha, morao bi naslikati Adama i Evu, drvo, a na drvetu gore

zmiju, dakle zmija samo kao otisak nas, i na vrhu ljudsku glavu. Kad bi

slikar naslikao nešto takvo, danas bi se moralo pretpostaviti da to može

naslikati iz perspektive znanosti duha, naravno.

Možda će se nešto slično naći i u Leipzigu, ali ljudi ne hodaju okolo

otvorenih očiju, već sa zavezanim očima. Ali u Hamburgu, u umjetničkom

paviljonu, zapravo postoji slika majstora Bertrama, iz sredine Srednjeg

vijeka, koja prikazuje prizor u Raju. Zmija na drvetu, kako sam je upravo

opisao, naslikana je ispravno. Sliku možete vidjeti tamo. Na taj su je način

naslikali i drugi slikari. Što iz toga slijedi? - Da su ljudi čak i usred Srednjeg

vijeka to još uvijek znali, u mjeri u kojoj su to slikali. To jest, nije to bilo tako

davno, otkako su ljudska bića u potpunosti gurnuta na fizičku razinu. A ono

što nam se danas predstavlja kao tijek duhovne povijesti ljudi od

materijalističkih mislilaca, u biti nije ništa više od vanjske obmane, jer ljudi

zamišljaju da su ljuska bića oduvijek bila onakva kakva su postala tek u

posljednjih nekoliko stoljeća, dok to nije bilo tako davno da su mogli proviriti

u duhovni svijet svojom drevnom vidovitošću. Čovjek je morao to napustiti

samo zato jer nije bio slobodan, a da bi održao punu slobodu i samosvijest,

morao je to napustiti i morao je pronaći put natrag u duhovni svijet. Stoga

ova znanost duha priprema nešto važno, nešto bitno: ovo daljnje ponovno

življenje u duhovnom svijetu. Stalno iznova, možemo se podsjećati koliko je

potrebno oćutiti, osjetiti, da mala skupina ljudi koji danas žive usred

materijalističkog svijeta i koje njihova karma vodi da shvate najvažniji

zadatak čovječanstva za budućnost, da ova mala skupina ljudi ima važne,



53 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

najvažnije stvari koje treba postići kroz svoj duševni život. Bez arogancije,

čovjek jednostavno mora sebi pokazati, u svoj poniznosti i skromnosti, kolika

je velika razlika između duše koja postupno pronalazi svoj put u duhovni

svijet, i svih onih ljudi vani koji danas nemaju pojma, a posebno, ni ne žele

imati pojma o duhovnom. To za nas ne smije postati samo osjećaj jada i boli,

već mora postati osjećaj koji nas nadahnjuje da radimo dalje i da smo vjerni

radu u struji znanosti duha do koje nas je dovela naša karma, naša

sudbina.

Na našem posljednjem okupljanju ovdje, također sam spomenuo, da kada

osoba prođe kroz vrata smrti prije nego što je u potpunosti proživjela svoj

život, snaga eterskog tijela koja joj je dana još nije potpuno iscrpljena. Ako

osoba u mladosti prođe kroz vrata smrti, njeno etersko tijelo moglo je na

fizičkom tijelu nastaviti raditi desetljećima. Ta sila nije izgubljena: ona je tu.

Već sam spomenuo kako, budući da smrt svakodnevno i svakog sata prilazi

ljudima u tako velikom broju, mnoga, mnoga eterska tijela koja bi mogla

nastaviti funkcionirati na fizičkoj razini dugo vremena, prenose se u

duhovno eterski svijet i ostaju lebdjeti. A sile u njima koje su fizičko tijelo

mogle održavati desetljećima, postaju duhovne sile koje surađuju u

duhovnom razvoju čovječanstva. Stoga će doći vrijeme kada će se sile u tim

eterskim tijelima moći koristiti za duhovni napredak čovječanstva, ali tek

kada će, ovdje na Zemlji, nakon što prođu današnji strašni događaji i vrati se

mir, duše koje će tada još hodati ovom Zemljom u ljudskim tijelima, oni moći

shvatiti da svi oni koji su prethodno ušli u duhovni 'svijet' imaju svoja

eterska tijela tamo gore i mogu zračiti svoje sile. Te duše [ovdje na Zemlji]

morat će to shvatiti. I te će duše moći surađivati u ovom duhovnom

napretku, u budućnosti, koji je omogućen upravo kroz toliko mnogo žrtvenih

smrti.

Samo promislite, što bi to značilo kada bi znanost duha sada nestala i nitko

ne bi imao razumijevanja svega što se priprema u duhovnom svijetu kroz

žrtvene smrti! Cijela ukupnost tih sila pala bi na duhovna bića koja bi ih

koristila za nešto drugo osim za ono za što su bila namijenjena prema

odredbi bogova legitimnog razvoja.

Ali to nas opominje, čak i iz događaja vremena, da svojom sviješću u

potpunosti stojimo unutar svega onoga što duhovni svijet jest. Jer i ti

sadašnji događaji imaju duhovnu stranu. Ono što oni izvana predstavljaju u

krvi i smrti i žrtvama, vanjski je izraz unutarnjeg duhovnog događaja, koji

se, međutim, mora shvatiti u pravom smislu.

Na to bih vas želio stalno iznova podsjećati u završnim riječima naših

sadašnjih razmatranja:



54 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Iz hrabrosti boraca,

Iz krvi ubijanja,

Iz tuge napuštenih,

Iz požrtvovnih djela ljudi

Narasti će duhovni plod -

Duše duha svjesne, usmjerite

Svoj um u duhovnu oblast.



55 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

 Kako se može prevladati duševni jad današnjice

Zürich, 10. listopada 1916.

Ono što tražimo kao duhovno znanstvene istine, ne bi trebalo biti mrtvo, već
živo znanje, znanje koje istinski može ući u život, u svim životnim točkama i

u njegovim najvažnijim trenucima. Sasvim je prirodno i samo po sebi

razumljivo, da se znanost duha danas još uvijek često prima na prilično

apstraktan način, i da se na taj apstraktan način može doći čak i do vrste

apstraktnog znanja, koje se u početku pokazuje malo korisnim u životu i

koje, posebno za ljude koji imaju malo znanja o znanosti duha, ostavlja

dojam: koja je svrha svega ovoga, ako već znamo da se čovjek sastoji od

toliko dijelova, da se čovječanstvo razvijalo kroz različite kulturne epohe i da

će se nastaviti razvijati - i tako dalje. Ljudi koji vjeruju da bi, s obzirom na

zahtjeve našeg vremena, trebali biti tako potpuno uronjeni u praktičan život,

znanost duha često smatraju prilično neproduktivnom. I često je, čak i oni

koji već imaju neko srce i osjećaj za nju, slijede besplodno.

Ipak, sama znanost duha, takva kakva jest, nešto je beskrajno živo, nešto

što može i mora oživjeti čak i u najekstremnijim aspektima života. Danas

ono što sam rekao u uvodu, želimo pojasniti posebnim primjerom. Želim iz

naše znanosti duha izdvojiti nešto što svi vjerojatno znamo, što nam je dobro

poznato, ali kroz što želim pokazati kako, malo po malo, ona uistinu

oživljava, kada gledamo na to životno.

Većina nas je često čula i često pustila da na našu dušu djeluje činjenica da

je našem vremenu, prethodilo takozvano četvrto post atlantsko kulturno

razdoblje, u kojem su Grci i Rimljani bili najvažniji narodi, ali da su sljedeća

stoljeća, sve do 14. i 15. stoljeća, još uvijek bila pod utjecajem impulsa ovog

četvrtog post atlantskog kulturnog razdoblja, da smo u našoj sadašnjoj

inkarnaciji rođeni u ovom razdoblju i da će čovječanstvo nastaviti živjeti u

ovom razdoblju još mnoga stoljeća. Dalje znamo, i barem većina nas je često

puštala da to prođe kroz naše duše, da je u četvrtom post atlantskom, grčko

rimskom kulturnom razdoblju, prvenstveno razvijena takozvana duša

intelekta ili razuma, kroz vanjsku kulturu i vanjski rad, te da je sada

zadatak razviti dušu svijesti.

Što znači da se duša svijesti treba razvijati? Ispravno shvaćeno, ono što je

upravo predstavljeno u apstraktnom obliku, obuhvaća sudbinu cijelog našeg

petog post atlantskog razdoblja za čovječanstvo. Razni narodi ovog petog

post atlantskog perioda, trebaju surađivati kako bi izrazili dušu svijesti. To

se istinski izražava u svim životnim uvjetima i okolnostima. Ako ispravno

promatramo život, on svugdje potvrđuje istinu da naše vrijeme predstavlja

življenje duše svijesti. Ljudski život u cjelini, bio je drugačiji u prethodnom,



56 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

grčko rimskom razdoblju. Na stupnju na kojem se čovječanstvo nalazilo u

ovom post atlantskom razdoblju, čovječanstvu je dana moć razuma i snaga

uma. Razum obuhvaća mnogo toga. To se danas više ne promatra potpuno

precizno. Grci i Rimljani, u svojim dušama su više ovisili o svom razumu

nego ljudi današnjeg petog kulturnog razdoblja. Grci i Rimljani su primili

razum, onako kako im je bio potreban, gotov, u svom prirodnom razvoju. To

je bilo sasvim, sasvim drugačije. Ljudi su odrastali, i kako su se razvijale

njihove prirodne sposobnost, tako se razvijao i njihov prirodni razum, u

određenom smislu. Nije bilo potrebe razvijati prirodni intelekt, na isti način

kao što je to već danas potrebno i postat će sve potrebnije u petoj post

atlantskoj epohi; razvijao se poput prirodne sposobnosti. I, ili je čovjek u

inkarnaciji, jednostavno se razvijajući u prirodnim uvjetima, imao intelekt, ili

ga nije imao. U tom slučaju, to je bilo nešto patološko. Ali to je bilo i nešto

abnormalno; to nije bilo uobičajeno.

I isto je vrijedilo i za osjećaj. Kao što je bilo prikladno za ovo četvrto post

atlantsko razdoblje, osjećaj se razvio. Kad bi se čovjek susreo s drugim

čovjekom, znao se prilagoditi drugoj osobi - povijest nam malo govori o tome,

ali je istina - znao se prilagoditi drugoj osobi. Posebno to, otkriva veliku

razliku između ljudi ranijih stoljeća do 15. stoljeća, i ljudi našeg vremena.

Ljudi tih ranijih stoljeća nisu, rekao bih, prolazili jedni pored drugih s

takvom potpunom nezainteresiranošću kao što je to danas često slučaj.

Danas, kada jedna osoba sretne drugu, često je potrebno dugo vremena da

se istinski upoznaju. Morate naučiti ovo ili ono o drugome, prije nego što

počnete vjerovati jedno drugome, dok ne steknete povjerenje. Ono što se

danas postiže tek nakon dugog kontakta, a često ni tada, postizano je u

ranijim stoljećima, posebno tijekom grčko rimskog kulturnog razdoblja,

odjednom, kada su se ljudi upoznali. Brzo se razvio način na koji su se mogli

povezati, na temelju svojih individualnosti; nije bilo potrebe za dugom

razmjenom misli i osjećaja. Poznanstva su se brzo stvarala, ukoliko je to

poznanstvo bilo korisno za dvije osobe, ili više osoba koje bi se udružile u

društvo, ukoliko je to bilo potrebno. Um jedne osobe utjecao je na um druge

na mnogo duhovniji način. Kao što se danas još uvijek mogu ispravno

prepoznati boje biljaka putem svojih osjetila - u sedmom post atlantskom

kulturnom razdoblju to više neće biti tako, već će biti potrebne posebne

okolnosti da bi se uopće upoznala priroda - drugim riječima, kao što se biljke

još uvijek upoznaju odjednom, ne samo kroz bliži kontakt - kroz koji se

upoznaje intimnije, već ono što prosječan čovjek nauči o biljkama, nauči iz

prvog dojma - tako je bilo i s ljudima. Ali ova vrsta interakcije je dostatna

samo za jednostavnije životne uvjete tog vremena. Moramo misliti, da je ova

vrsta emocionalne veze doista bila prikladna za četvrto post atlantsko

razdoblje. Jer danas je svijetom ispletena potpuno drugačija mreža

emocionalnih veza nego je bila tada. Samo uzmite u obzir da je velika većina

odnosa među ljudima u četvrtom post atlantskom razdoblju bila utemeljena



57 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

na osobnim susretima, i da je ono o čemu su se ljudi morali međusobno

dogovoriti određeno osobnim susretima. Umjetnost tiska, koja je do sada

oblikovala komunikaciju neosobno i na neosoban način, te će je nastaviti

oblikovati sve više i više, pripada tek petoj post atlantskoj epohi. A moderni

komunikacijski uvjeti zbližavaju ljude na takav način da, u osnovi, odnosi

koji se razvijaju tipkanjem, uopće ne mogu biti korisni. Dakle, kroz sve te

komunikacijske uvjete, ljudi se u svijetu međusobno približavaju na mnogo,

mnogo neosobniji način.

Čovječanstvo je također organizirano u skladu s tim, ne primajući potpuno

formirani osjećaj, koji djeluje snažno, niti potpuno formirani razum, koji

djeluje prodorno, već se, razvijajući se kroz dušu svijesti, prima nešto mnogo

odvojenije, individualnije, organiziranije prema egoizmu, prema samoći

unutar vlastitog tijela, nego što su to bile duša intelekta ili duša osjećaja.

Kroz dušu svijesti, čovjek je mnogo više samotna jedinka, pustinjak koji luta

svijetom, nego što je to bio kroz dušu intelekta ili dušu osjećaja. I to je već
postala najvažnija karakteristika našeg vremena, i postajat će sve više i više,

da će se ljudi zatvoriti u sebe. Duša svijesti daje karakter zatvaranja od

ostatka čovječanstva, življenja izoliranog života. Stoga će postajati sve teže,

upoznati se s drugima i posebno imati povjerenje; potrebni su uvjeti

temeljitog upoznavanja da bi se upoznali s drugima.

Što se postiže svime ovim? To ćemo najbolje razumjeti ako pažljivo

razmotrimo određenu duhovno znanstvenu istinu koja nam govori: način na

koji se mi ljudi danas spajamo u životu nije slučajan, uistinu nije slučajan.

Životni putevi nas spajaju s određenim ljudima, ali ne i s drugima. Ali ovo se

danas u potpunosti temelji na učincima karme pojedinačnih ljudi. Jer smo

ušli u razdoblje ljudskog razvoja, koje je, u određenom smislu, dovelo do

vrhunca ranije karmičke razvoje koje su ljudi prošli. Razmislite samo, koliko

su manjih karmi ljudi akumulirali tijekom ranih faza zemljinog razvoja! Sa

svakom inkarnacijom stvara se nova karma. Ljudi su se morali susresti na

Zemlji u odnosu, bez da su prethodno bili zajedno, gdje su prvo morali

razviti novi odnos. Ali mi smo postupno, tako čestim inkarniranjem na ovoj

Zemlji, stupili u takve odnose da, u pravilu, ne susrećemo nikoga s kim

nismo ovo ili ono doživjeli u prethodnim inkarnacijama. S ljudima nas spaja

ono što smo doživjeli u prethodnim inkarnacijama. Čini se 'slučajnim' da se

ovi ili oni ljudi susreću; u istini, sve se temelji na prethodnim inkarnacijama,

gdje smo se već sreli, gdje su se stvorile sile koje će nas ponovno spojiti na

određeni način.

Sada - što je ono što bi se trebalo dogoditi u naše vrijeme - potpuna duša

svijesti može se razviti samo ako se ono što se trenutno događa između ljudi

u sadašnjosti smatra manjim, a umjesto toga, gleda se ono što nastaje u

nama kao rezultat prethodnih inkarnacija i djeluje u našoj nutrini,

pustinjački. U grčko rimsko doba, kada bi se dvoje ljudi srelo, trebao se



58 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

ostaviti međusobni dojam jedno na drugo, a taj dojam trebao je imati snažan

učinak. Sada, kada se sretnemo kako bi se mogla razviti duša svijesti, koja

je izolirana unutar čovjeka, stvari bi trebale biti više ovakve: jedna osoba

susreće drugu; taba bi ono što se pojavljuje u jednom ili drugom ljudskom

biću kao rezultat prethodnih inkarnacija trebalo postati djelatno. To traje

dulje od neposrednog upoznavanja, rekao bih, na temelju izgleda; to

zahtijeva da ljudi malo po malo, emocionalno i instinktivno, dopuste da se

ono što su doživjeli s drugom osobom pojavi. Upravo to danas zahtijevamo:

da se upoznamo, da se individualnosti prvo poliraju. Jer u tom međusobnom

upoznavanju, ovom poliranju individualnosti, leži činjenica da se sjećanja,

posljedice prethodnih inkarnacija, javljaju, još uvijek nesvjesno,

instinktivno. I samo kada čovjek uđe u odnos s drugim ljudima više iznutra,

može se razviti duša svijesti; dok se intelektualna i duša osjećaja više

razvijaju kroz snažan proces upoznavanja u suočavanju.

Dakle, stvari su pravilno prilagođene jedna drugoj. A ono što sam vam sada

okarakterizirao, tek je početak petog post atlantskog razdoblja. Kako ovo

peto post atlantsko razdoblje bude napredovalo, ljudima će biti sve teže

uspostaviti pravilan odnos jednih s drugima, jer to dovođenje sebe u pravilan

odnos zahtijeva trošenje na unutarnji razvoj i unutarnju aktivnost. Već je

započelo; ali ono što je započelo nastavit će se širiti sve više i više, postajući

sve intenzivnije. Koliko je već danas postalo teško ljudima koje je karma

spojila da se izravno razumiju, možda zbog drugih karmičkih okolnosti ne

mogu pronaći snagu da se instinktivno prisjete svih odnosa koje postoje iz

prethodnih inkarnacija! Ljudi se spajaju, vole jedni druge; to proizlazi iz

određenih učinaka iz prethodnih inkarnacija. Ali kada se pojavi takvo

sjećanje, druge se sile tome suprotstavljaju; oni se ponovno razdvajaju. I ne

samo da ljudi koji su se na ovaj način sreli u životu moraju testirati, je li ono

što se u njima rađa zaista dovoljno za uspostavljanje trajnog odnosa, već je i

sinovima i kćerima sve teže razumjeti svoje očeve i majke, roditeljima je sve

teže razumjeti svoju djecu, a braći i sestrama je sve teže razumjeti jedno

drugo. Međusobno razumijevanje postaje sve teže, jer postaje sve potrebnije

da ljudi istinski dopuste onome što je karmički ugrađeno u njih, da se pojavi

iznutra.

Vidite kakva se negativna perspektiva otvara tijekom petog post atlantskog

razdoblja - teškoće u međusobnom razumijevanju među ljudima. To,

međutim, zahtijeva da se s ovim stanjem razvoja jasno suočimo, da ne

želimo živjeti sneno u mraku; jer ovo je stanje razvoja apsolutno nužno. Kad

petom post atlantskom čovječanstvu ne bi bilo nametnuto da je međusobno

razumijevanje teško, duša svijesti se ne bi mogla razvijati; ljudi bi sve više

morali živjeti u zajedništvu iz prirodnih predispozicija. Tada se

individualnost duše svijesti ne bi mogla razvijati. Dakle, mora biti tako; ljudi

moraju proći ovu kušnju. Ali s druge strane, to treba imati jasno u vidu, jer

ako bi se pojavila samo ova negativna strana uvjeta razvoja pete post



59 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

atlantske epohe, neizbježno bi se u petom post atlantskom periodu pojavili

ratovi i sukobi, čak i u najmanjim okolnostima. Dakle, instinktivno vidimo

određeni skup potreba koje se pojavljuju u ovoj petoj post atlantskoj epohi,

koje se, međutim, moraju sve jasnije oblikovati. A njihovo sve svjesnije

oblikovanje, jedan je od zadataka znanosti duha za peto post atlantsko

čovječanstvo.

Trebam spomenuti samo jednu riječ, i tada će svatko od nas odmah shvatiti

kako se traži lijek za jedan smjer koji se nužno mora pojaviti, za teškoću

međusobnog razumijevanja. Trebam reći samo riječ: u ovoj petoj post

atlantskoj epohi, i to svjesno, jer živimo u dobu duše svijesti, mora se

probuditi sve veći i veći smisao za socijalno razumijevanje. To je ono što u

jednoj riječi sažima potrebe, koje nipošto u istoj mjeri nisu bile prisutne u

četvrtoj post atlantskoj epohi. Svatko tko je u stanju pravilno proučiti

strukturu grčke i rimske kulture, zna da individualizam unutar ove grčke i

rimske kulture nije bio toliko raširen među ljudima kao što je sada među

europskim ljudima, ili čak američkim ljudima, koji su ovisni o Europi. To

ćete posebno shvatiti ako usporedite ljude - da bi imali usporedbu, mora biti

radikalna - sa životinjskom vrstom. Zašto životinjska vrsta živi unutar

određenih granica povezanosti? To je zato jer su za to predisponirane svojom

grupnom dušom, svojom dušom vrste. To je životinjskim vrstama urođeno;

to je samo po sebi razumljivo; međutim, ne mogu izrasti izvan toga; ostaju

unutar toga. Ljudi moraju izrasti iz toga. Svako ljudsko biće mora se razvijati

individualno, a posebno u našem sadašnjem dobu duše svijesti, taj

individualni razvoje je jedna od najvažnijih stvari. Trag duša temeljenih na

vrsti, još uvijek postoji u grčkoj i rimskoj kulturi. Vidimo ljudska bića još
uvijek smještena unutar socijalnog poretka koji je, čak i ako su njegova

struktura i formacija bili u prvom redu temeljeni na moralnim silama, još
uvijek imao čvrstu formaciju. Ali te će se formacije sve više rastvarati u petoj

post atlantskoj epohi. Ovaj trag grupne duše, koji je još uvijek postojao

tijekom četvrte post atlantske epohe, više nema nikakvo značenje za ovu

petu post atlantsku epohu. Međutim, da bi se to dogodilo, mora doći do

svjesnog socijalnog razumijevanja; to jest, mora doći do svega što proizlazi iz

dubljeg razumijevanja istinskog, individualnog čovjeka. Ovo istinsko

razumijevanje razviti će samo znanost duha. I kada se znanost duha bude

sve više razvijala od apstraktnog u konkretno, u životno, unutar krugova koji

prakticiraju znanost duha, ukorijenit će se vrlo posebna vrsta, rekao bih,

ljudske spoznaje, buđenje ljudskog interesa. Bit će onih koji će imati

određenu sposobnost podučavati svoje bližnje kako ljudi imaju različite

temperamente, kako imaju različite karakterne osobine, kako se s jednom

osobom s jednim temperamentom mora postupati na jedan način, a s

drugom osobom, s drugom karakternom osobinom, s istim temperamentom,

mora se postupati drugačije. Oni ljudi koji su posebno nadareni za to,

podučavat će druge ljude koji trebaju nešto naučiti: pogledajte pobliže:



60 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

postoji ova vrsta osobe, postoji druga vrsta osobe, i morate se prema jednoj

osobi odnositi na jedan način, a prema drugoj na drugi. Slijedit će praktična

psihologija, ali i praktična znanost o životu, i kroz to će se pojaviti istinsko

socijalno razumijevanje ljudskog razvoja.

Kakvo se socijalno razumijevanje do sada pojavilo? Do sada su se pojavili

apstraktni ideali, različiti apstraktni ideali sreće ljudi i naroda, ove ili one

vrste socijalizma. Kad bi netko istinski želio uvesti te socijalne ideje, koje se

pojavljuju tu i tamo, u svijet, odmah bi vidio kako se to ne može učiniti. U

pitanju nije, prije svega, osnivanje društava ili sekti sa specifičnim

programima, već širenje znanja o ljudima, praktičnog znanja o ljudskom

biću, posebno onog znanja koje nam omogućuje da pravilno razumijemo

ljudsko biće u razvoju, koje raste, da pravilno razumijemo dijete, kako se

svako dijete razvija sa svojom individualnošću. Dakle, učimo se pozicionirati

u životu na način da možemo pravilno odražavati karmičke učinke u sebi

kada se, kroz karmu, suočimo s osobom s kojom bismo trebali razviti bliži

odnos, kako bismo mogli razviti prave, trajne odnose, one odnose koji zaista

mogu biti plodni za život. Praktično razumijevanje ljudske prirode, praktičan

interes za ljude, to je ono što je važno. Danas čovječanstvo nije osobito

napredovalo na ovom području, vrlo je malo napredovalo. Kako danas

sudimo o osobi? Je li nam se sviđa ili ne. Prošetajte svijetom i vidite kako je

u većini slučajeva to jedini sud, ili, kada se pojavi nekoliko sudova, kako

njima potpuno dominira ova jedna perspektiva: sviđa mi se ova osoba, ne

sviđa mi se ova osoba, ili: sviđa mi se ovo kod nje, ne sviđa mi se ovo kod

nje. Predrasude! Čovjek sebi predstavi: osoba bi zapravo takva trebala biti;

kada vidi da je drugačija u ovome ili onome, onda o njoj donosi sud. Dok se

ne prestane s ovom vrstom sviđanja ili nesviđanja temeljeno na

predrasudama, na određenim preferencijama koje netko ima prema ovome ili

prema onome ljudskom karakteru, i dok se ne proširi stav i ljudi prihvaćaju

onakvi kakvi jesu, ne može se postići napredak u istinski praktičnom

poznavanju ljudske prirode.

Promislite samo, što je danas vrlo čest slučaj, kada se dvoje ljudi sretnu pod

određenim okolnostima, kod jednog se odmah pojavi određena antipatija - ne

sviđa mu se drugi - i onda sve što čini prema toj osobi, je u svijetlu te

antipatije. To vrlo često potpuno briše karmički odnos, vodi ih potpuno

krivim putem, i stvar moraju odložiti do sljedeće inkarnacije, gdje se ti ljudi

ponovno sretnu. Simpatija i antipatije najveći su neprijatelji istinskog

socijalnog interesa. To se vrlo često ignorira. Svatko tko zna što istinsko

socijalno razumijevanje znači za daljnji razvoj čovječanstva, ponekad s

užasno teškim srcem promatra kako se ponašaju učitelji u školama, koji, na

temelju određenih predrasuda, automatski smatraju jednog učenika

simpatičnim ili nesimpatičnim u usporedbi s drugim. To je često strašno,

dok je poanta prihvatiti svakoga onakvim kakav jest, i izvući najbolje iz

onoga što jest.



61 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Ali to zadire u regulacije. Naša pravila, naši socijalni zakoni, često strašno

brišu individualnost učitelja, takvi su da se zapravo ne mogu odnositi na

individualnost. Istinsko razumijevanje znanosti duha mora funkcionirati na

način da se znanje o duši i znanje o čovjeku ugrade u opće interese. To je

nužno za socijalno razumijevanje, kako bi se, u određenom smislu, stvorio

drugi pol unutar socijalnog razumijevanja, za teškoću razumijevanja samoga

sebe.

To je posebno ono što se mora pojaviti u petoj post atlantskoj epohi kako bi

čovječanstvo u potpunosti moglo razviti dušu svijesti. Ljudi moraju proći

kroz sve kušnje, jer im na putu stoje, takoreći, suprotstavljene sile. Dakle,

osjećaj i simpatije i antipatije će se stvarno širiti, i samo svjesnom borbom

protiv tih površnih osjećaja simpatije i antipatije, duša svijesti će se istinski

roditi. Isto tako, socijalnom razumijevanju među ljudima sve će se više

suprotstavljati nacionalni osjećaji i sentimenti, koji su u svom sadašnjem

obliku u biti dobili prevlast tek u 19. stoljeću, i koji se izrazito protive

socijalnom razumijevanju, istinskom interesu jedne osobe za drugu. A način

na koji se ti antagonizmi, nacionalni osjećaji simpatije i antipatije, pojavljuju

danas, oni su snažno, strašno iskušenje za čovječanstvo, jer spasenje može

ležati samo u njihovom prevladavanju. Kad bi osjećaji simpatije i antipatije

koji proizlaze iz nacionalnog osjećaja nastavili uzimati primat, kao što su

započeli, tada bi čovječanstvo propustilo razvoj duše svijesti. Jer nacionalni

osjećaji teže u suprotnom smjeru; oni teže tome da ne dopuste čovjeku da

postane neovisan, već da učine da izgleda kao puka kopija, kao slika ove ili

one skupine, nacionalnosti.

To je prva stvar koju moramo imati u vidu, kada praktično pred svoje duše

iznosimo inače apstraktnu tvrdnju, da u ovoj petoj post atlantskoj epohi

mora posebno doći do razvoja duše svijesti.

Nešto se drugo mora dogoditi, u ovoj petoj post atlantskoj epohi, ako se duša

svijesti želi istinski razviti. Odnosno, kako ljudska bića postaju sve više

individualna, mora doći do određene pustoši, istinske pustoši religijskog

života ako se ovaj religijski život ne želi prilagoditi petoj post atlantskoj

epohi, već da ostane onakav kakav je bio ispravan za četvrtu post atlantsku

epohu. Za četvrtu post atlantsku epohu, budući da su ljudska bića bila više

sklona grupnoj prirodi, morale su se pojaviti grupne religije. Morale su se,

takoreći, silom izliti na skupine ljudi, zajedničkim dogmama, zajedničkim

religijskim načelima i religijskim mislima. Ali budući da će poriv za

individualnošću, kroz dušu svijesti, postajati sve jači u petom post

atlantskom razdoblju, ono što se govori iz grupnih religija, više neće prodirati

u srce, individualnost, pojedinačnih duša. I ljudi jednostavno neće razumjeti

ono što dolazi iz grupnih religija. U četvrtom post atlantskom razdoblju, još
je uvijek bilo moguće ljude učiti o Kristu kao grupu, u petom post

atlantskom razdoblju Krist se zapravo seli u pojedinačne duše. Svi već



62 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

nosimo Krista u sebi, nesvjesno ili podsvjesno. To se ne događa nametanjem

fiksnih, krutih i čvrstih dogmi ljudima, već pokušavanjem svega što može

doprinijeti tome da Krist bude razumljiv svim ljudima, ili čak promicanju

religijskog znanja na sveobuhvatan i višestruk način, zapravo pokušavanjem

svega što to može promovirati. Stoga se u ovom petom post atlantskom

razdoblju mora pojaviti sve više tolerancije, posebno u pogledu misli u vezi

religijskog života. I dok je u četvrtom post atlantskom razdoblju još uvijek

bio slučaj, da su oni koji su radili za religiju, radili na način da su svojim

bližnjima prenosili određeni broj dogmi, fiksnih propozicija, to u petom post

atlantskom razdoblju mora biti potpuno drugačije. To je tu nešto sasvim

drugačije. Radi se upravo o tome da ljudi postaju sve više individualni,

pokušavaju se potpuno osloboditi dogme, i, oslobođeni dogme, istinski

predstaviti drugima ono što se može reći i opisati iz osobnog unutarnjeg

iskustva, na takav način da se njihov vlastiti, slobodni religijski misaoni

život može u njima individualno razvijati. Dogmatske religije, pojedinačne

fiksne dogme, denominacije, doista će ubiti religijski život u petom post

atlantskom razdoblju. Stoga peto post atlantsko razdoblje istinski započinje,

kada ljudi sve više i više mogu razumjeti: u prvim stoljećima kršćanstva to je

bilo posebno prikladno za ljude, imalo je učinak, u narednim stoljećima,

dugo. Ali postoje i druge religije. Pokušava se shvatiti bit drugih religija;

pokušava se shvatiti različite aspekte koncepta Krista. Na taj se način svakoj

duši predstavlja ono što tu dušu može produbiti. Ali se ne oblikuje sama

duša; dopušta joj se, posebno u religijskoj sferi, sloboda misli, kako bi se ta

sloboda misli mogla razviti.

Kao što je socijalno razumijevanje nužno u jednoj točki koju sam

okarakterizirao za peto post atlantsko razdoblje, tako je i sloboda misli u

području religije osnovni uvjet za razvoj duše svijesti: socijalno

razumijevanje u području ljudskog suživota - sloboda misli u području

religije, vjerskog života.

To, da bismo trebali pokušati sve više i više razumjeti religijski život,

prodrijeti u njega i tako se razumjeti s našim bližnjima, čak i ako svatko

razvija vlastiti religijski život, to se mora sve više uzimati u obzir, jer je to

temeljni uvjet za peto post atlantsko razdoblje, nešto što čovječanstvo treba

svjesno steći vlastitim snagama. Upravo u dobu duše svijesti, ahrimanske

sile ponovno najsnažnije napadaju ovu slobodu misli, i vidimo kako su

denominacije posvuda neprijateljski raspoložene jednom temeljnom poticaju

duhovno znanstvenog svjetonazora - širenju slobode misli - i koliko se

kleveta upućuje protiv znanosti duha iz jednostavnog razloga što znanost

duha nastoji s punim, prosvjetljujućim razumijevanjem pristupiti rođenju

duše svijesti, a ne promovirati religiozni život koji se još uvijek gradi na

širenju i promicanju duše razuma ili osjećaja, kao što je bio slučaj u

četvrtom post atlantskom razdoblju. Oblici kršćanstva osnovani su u

četvrtom post atlantskom razdoblju iz potreba grčko rimske kulture. Kao



63 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

crkveni oblici, oni su već neprikladni i postajat će sve neprikladniji za

poticanje slobode misli koja se mora sve više pojavljivati.

I u isto vrijeme u kojem se, mogu reći, iz modernog života pojavila prva klica

potrebe za slobodnom misli, suprotstavljena sila je odmah djelovala - iako to

obuhvaća mnogo toga što bi se moralo pojedinačno, detaljno okarakterizirati

- isusovačkim djelovanjem raznih religija. Zapravo je pozvano u život kako bi

se pružio najjači otpor slobodi misli, što je vitalna potreba pete post

atlantske epohe. I bit će sve nužnije iskorijeniti 'jezuitizam', koji se protivi

slobodi misli, u svim područjima tijekom pete post atlantske epohe; jer,

zračeći iz religijskog života, sloboda misli mora se sve više razvijati u svim

oblastima života. Ali budući da se mora steći samostalno, čovječanstvo je, u

određenom smislu, stavljeno na kušnju, i posvuda nastaju velike poteškoće.

I te poteškoće postaju sve veće, jer se čovječanstvo u petoj post atlantskoj

epohi treba razvijati upravo prema jasnoći svijesti, ali to u početku doživljava

kao nešto neugodno i stoga je u mnogim aspektima otupljeno.

Dakle, vidimo da postoji žestoka borba između pojave slobode misli i

autoriteta koji od davnina utječe na naše vrijeme. I prisutna je otupljujuća

žudnja za prepuštanjem zabludama o vjerovanju u autoritet! U naše vrijeme,

vjerovanje u autoritet enormno je poraslo, postalo enormno intenzivno, i pod

njegovim utjecajem, među ljudima se razvija određena bespomoćnost u

pogledu prosuđivanja. U četvrtoj post atlantskoj epohi, ljudima je dan zdrav

razum kao prirodni dar; sad ga moraju steći, razviti. Vjerovanje u autoritet

ga koči. Ali mi smo potpuno obuzdani vjerovanjem u autoritet. Samo

zamislite kako bespomoćno ljudi izgledaju suočeni s iracionalnim

životinjskim stvorenjima! Koliko instinkata posjeduju životinje, koje ih vode

na načine koji su im korisni, čak ih vodeći natrag iz bolesti u stanje zdravlja,

a koliko suvremeno čovječanstvo radi protiv prosuđivanja u određenim

oblastima. Suvremeno čovječanstvo se potpuno podređuje autoritetu.

Moderno čovječanstvo ne dolazi lako do prosudbe o zdravim uvjetima života.

Svakako, postoje pohvalni napori u svakakvim udrugama i slično. Ali svi ti

napori moraju postati puno, puno intenzivniji, i prije svega, moramo shvatiti

kako se sve više krećemo prema vjerovanju u autoritet i kako se formiraju

cijele teorije, koje su pak temelj stavova koji zapravo jačaju vjerovanje u

autoritet. U području medicine, u području prava, ali i u svim drugim

područjima, ljudi se od samog početka izjašnjavaju nesposobnima za

stjecanje razumijevanja i jednostavno prihvaćaju ono što znanost kaže. S

obzirom na složenost modernog života, to je razumljivo. Ali ljudi postaju sve

bespomoćniji pod utjecajem takvog autoriteta, a sustavno razvijanje tog

autoriteta, tog osjećaja autoriteta, zapravo je pristup jezuitizma. A jezuitizam

u katoličkoj religiji, samo je specijalizacija onoga što se postiže u drugim

područjima, gdje se to jednostavno ne primjećuje toliko. Jezuitizam je

započeo kao jezuitizam u oblasti crkvenih dogmi, s tendencijom održavanja

moći papinstva, koja se protezala od četvrtog post atlantskog razdoblja do



64 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

petog post atlantskog razdoblja, do ovog petog post atlantskog razdoblja, za

koje više nije prikladan. Ali isti jezuitski princip postupno će se prenijeti na

druga područja života. Danas već vidimo kako se u medicini pojavljuje

jezuitski princip koji teško da se razlikuje od jezuitskog principa u području

dogmatske religije. Vidimo kako se, na temelju određenog medicinskog

dogmatizma, nastoji povećati moć medicinske struke. I to je bit jezuitskih

nastojanja i u raznim drugim područjima. To će postajati sve jače. Ljudi će

biti sve više ograničeni onim što im autoritet nameće. A spasenje pete post

atlantske epohe sastojat će se u tome da se, protiv ovih ahrimanskih otpora

- jer takvi jesu - potvrdi pravo duše svijesti koja se može razvijati. Ali to se

može dogoditi samo ako ljudska bića, budući da sada ne posjeduju prirodni

razum kao što posjeduju svoje dvije ruke, kao što je to još uvijek bio slučaj u

četvrtoj post atlantskoj epohi, istinski također žele razviti i razum, zdrav

razum. Razvoj duše svijesti zahtijeva slobodu misli, ali ta sloboda misli može

cvjetati samo u vrlo specifičnoj auri, u vrlo specifičnoj atmosferi.

Ukazao sam vam na poteškoće koje postoje u petoj post atlantskoj epohi. Jer

peta post atlantska epoha gura se prema vrlo specifičnom smjeru razvoja:

razvoju duše svijesti. Ali ova duša svijesti, upravo zato jer je kao duša svijesti

namijenjena razvoju, mora naići na otpor, mora proći kroz kušnje. Dakle,

vidimo da se najžešći otpori javljaju socijalnom razumijevanju i slobodi misli.

A danas ljudi čak ni ne razumiju da ti otpori postoje; jer se u najširim

krugovima ti otpori smatraju ispravnom stvari, kojoj se ne treba

suprotstavljati, već je to nešto što treba sasvim specifično razvijati.

Ali već postoji mnogo, mnogo ljudi koji imaju otvoreno srce i dobro

razumijevanje onoga u čemu se nalazi moderni čovjek, koji imaju otvoren

smisao i dobro razumijevanje onoga što se već danas može vidjeti: kako,

budući da su karmički odnosi ljudi ušli u upravo opisanu krizu, djeca više

ne razumiju svoje roditelje, roditelji svoju djecu, braća i sestre više ne

razumiju jedni druge, narodi više ne razumiju jedni druge; već postoji

dovoljno ljudi danas, koji se, s krvavim srcem, suočavaju s tim odnosima,

koji su nužni, ali ispravno funkcioniraju samo kada su prožeti

razumijevanjem. Jer impulsi za ovu novu aktivnost u svijetu moraju se

svjesno crpiti iz krvi srca. Ono što će prirodno nastati, bit će otuđenje među

pojedincima. Onome, što će morati izvirati iz ljudskog srca, morat će se

svjesno težiti. Svaka pojedinačna duša suočava se s poteškoćama u petom

post atlantskom razdoblju. Jer samo prevladavanjem tih poteškoća, doći će

kušnje pod kojima se može razviti duša svijesti.

Mnogi ljudi danas kažu: oh, ne osjećam što bit trebao od sebe napraviti, ne

znam kako se pozicionirati u kontekstu života. - To proizlazi iz činjenice da

još nisu pronašli pravi način da jasno razmišljaju o potrebama današnjice i

položaju osobe u njemu. Uvjeti se već danas razvijaju, za mnoge ljude do

točke fizičke bolesti, fizičke nestabilnosti. Pravo razumijevanje toga, ono je



65 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

što se mora sve više i više zahtijevati, i sa sve većim intenzitetom. Ono što će

se izliti na čovječanstvo, jer je to nužno u petoj post atlantskoj epohi, bit će

opasnost od duševne nevolje, duševne nevolje u posebnoj nijansi opisanoj

onim što je danas predstavljeno. Mnogi ljudi vide ono što sam opisao i

osjećaju da je nužno, istinski nužno, da s jedne strane dođu do socijalnog

razumijevanja, a s druge do slobode misli. Ali malo tko, malo tko je danas

još uvijek sklon pribjegavati pravim sredstvima. Jer ono, što je nužno za

socijalno razumijevanje, često se umotava u svakakve fraze koje zvuče

idealistički. Što se sve danas ne piše o nužnosti individualnog tretmana

ljudskog bića u razvoju! Kakve se teorije smišljaju i razrađuju u svim

oblastima pedagogije! Malo toga je tu bitno, to nije o čemu se radi. Što više

pozitivnih opisa o tome kako se ljudi istinski razvijaju, pozitivnih, rekao bih,

prirodnih povijesti individualnog razvoja, to je ono što treba širiti s

razumijevanjem; gdje god je to moguće, trebali bismo ispričati kako se

razvila osoba A, osoba B ili osoba C, i s ljubavlju ući u razvoj osobe koji se

odvija pred nama. To je ono što je potrebno prije svega: proučavanje života,

volja za učenjem o životu, a ne za slijeđenjem programa; jer teorijski

program, neprijatelj je petog post atlantskog kulturnog razdoblja.

Kada se pojave društva, ona bi, u skladu s duhom petog post atlantskog

kulturnog razdoblja, trebala biti tako organizirana da ljudi koji se okupljaju

u tim društvima, da budu primarni fokus, i da sve ono što može nastati,

proizlazi iz međusobne interakcije tih pozitivnih ljudi. Pojavit će se vrlo

individualne stvari ako im se posveti pažnja. Što se danas obično radi?

Počinje se uspostavljanjem statuta. Svakako, to može biti sasvim u redu;

možda je čak i potrebno, jer vanjske okolnosti zahtijevaju statute. Ali treba

biti jasno, posebno u našem području, da je svaki razgovor o programima i

statutima ustupak svijetu, da je u pitanju individualni suživot, koji proizlazi

iz pozitivnog ljudskog bića, da je međusobno razumijevanje ono što je važno.

Tada će se. već u petom post atlantskom razdoblju - jer pred nama su

stoljeća - pojaviti mogućnost da se razumijevanje individualnog razvoja,

životnog razvoja, proširi iz kruga onih koji ga razumiju općenito u svijet,

svijet koji danas sve veže u paragrafe poput španjolskih čizama, u paragrafe

ili zakone ili slično. Dakle, posvuda vidimo učenja koja zvuče iscjeljujući, a

pojavljuju se s propovjedaonica i drugih platformi koje bi trebale podučavati

o životu. Posvuda vidimo učenja koja se pojavljuju, a koja su prepuna

apstrakcija, u kojima se ljudima predstavljaju svakakve ideje i ideali. To ne

može biti poanta, radi se samo o prodiranju s razumijevanjem u konkretan,

stvarni život. Kako se to može dogoditi?

Sasvim prirodno, prigovorit će se, s punim pravom, na ono što je rečeno:

sigurno ne možemo svi naučiti prosuđivati ono što dolazi iz krugova s

autoritetom. Samo pomislite - reći će ljudi - što netko tko želi postati liječnik

mora naučiti! Ispravno je da on to nauči; ali mi to ne možemo naučiti, i

povrh toga, ono što uči svatko tko želi postati odvjetnik, i još, ono što mora



66 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

naučiti svatko tko želi postati slikar, i tako dalje. To ne možemo! - Svakako,

ne možemo, to je neupitno; ali ne moramo biti kreativni; samo moramo biti

sposobni prosuditi. Moramo dopustiti autoritetu da stvara, ali i biti sposobni

prosuditi autoritet. To ne učimo, to ne stječemo, istinskim bavljenjem svim

pojedinačnim specijalnostima, već stjecanjem mogućnosti prosudbe iz

nečega što može sveobuhvatno oblikovati naše razumijevanje, našu moć
prosudbe. Ali to se nikada ne može dogoditi iz materijalnog znanja o

pojedinačnim specijalnostima, već iz sveobuhvatnog duhovnog znanja.

Znanost duha mora biti središnji izvor znanja. Jer ova znanost duha, ne

samo da će razjasniti veze u ljudskom razvoju, već će kroz vrstu misli koju

posjeduje razviti u njima zdravo razumijevanje, koje se danas mora crpiti iz

većih dubina nego što se moralo crpiti u grčko rimskoj kulturnoj epohi,

četvrtom post atlantskom kulturnom razdoblju. Način oblikovanja koncepata

i predodžbi, koji se razlikuje od drugih znanstvenih metoda, i koji je nužan u

znanosti duha, ne omogućuje nam da postanemo autoritet na ovom ili onom

području, već da postanemo sposobni za prosuđivanje. A zašto je to tako,

postajat će sve jasnije, jer unutar ljudske duše postoje tajanstvene sile, i te

tajanstvene sile, te misteriozne sile, povezat će ljudsku dušu s duhovnim

svijetom; i kroz ovu vezu, koja se stvara između ljudske duše i duhovnog

svijeta kroz naše bavljenje znanošću duha, one će nas učiniti sposobnima za

prosuđivanje u pojedinačnim slučajevima kada se suočimo s autoritetom.

Nećemo znati ono što autoritet može znati; ali ako autoritet nešto zna i učini

ovo ili ono u pojedinačnom slučaju, bit ćemo sposobni to prosuditi.

Moramo posebno naglasiti ovo kao nešto što znanost duha mora donijeti, da

ona ne samo da ljude poučava, već ih i u tom pogledu čini sposobnima za

prosuđivanje, to jest, prvo im daje mogućnost slobode misli, prvo u njima

potiče neovisnost. Znanost duha nas ne čini liječnicima, već nam znanost

duha omogućuje da prosuđujemo ono što ulazi u javni život putem medicine,

ako samo pravilno proniknemo u znanost duha. Kad se shvati što mislim s

ovim riječima, onda će se mnogo, mnogo razumjeti o iscjeliteljskim moćima

pete post atlantske epohe. Jer ono što zapravo mislim pod ovim je, da će

znanost duha, takoreći, preoblikovati čovjekovo razumijevanje, tako da

čovjek postane sposoban za razumijevanje, i moć razumijevanja oslobodi iz

svog duševnog života. Samo na taj način može istinski steći slobodu misli.

Ako sada smijem govoriti pomalo figurativno, ovu misao bih vam želio

objasniti u slikovitijem, imaginativnom obliku. U znanosti duha slušamo o

stvarnom duhovnom svijetu, o konkretnom duhovnom svijetu, o

elementarnim bićima koja nas okružuju; slušamo o hijerarhijama, anđelima,

arhanđelima i tako dalje. Za nas je svijet naseljen konkretnim duhovnim

sadržajima ili duhovnim silama i duhovnim bićima. Ta bića koja žive u

duhovnim svjetovima nisu ravnodušna prema činjenici da znamo o njima! U

četvrtom post atlantskom razdoblju bilo im je više manje svejedno, ali u



67 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

petom post atlantskom razdoblju više im nije svejedno. Naprotiv, ako ljudi

ovdje na Zemlji ne znaju ništa o njima, to je kao da su lišeni neke duhovne

hrane. Duhovni svijet usko je povezan s fizičkim svijetom Zemlje. To ćete

najbolje razumjeti ako vam kažem nešto, što vam se čak i sada može činiti

paradoksalnim, ali što je jednostavno istinito. I premda se danas ne može

puno reći, neke istine se danas moraju izgovoriti, jer ljudi ne mogu živjeti bez

tih istina.

Vidite, za ljude koji žive ovdje na Zemlji, ispravno je gledište reći: misterijem

na Golgoti Krist je ušao u zemaljski život i od tada je u zemaljskom životu. I

s određenom emocionalnog stajališta, to što je Krist ušao može se smatrati

blagoslovom zemaljskog života. Ali sada se stavite u položaj anđela - i ovo

stajalište nije moja invencija, ovo stajalište je ono što se istinskom okultnom

istraživaču predstavlja kao nešto stvarno - stavite se u položaj anđela. Oni

su u svojoj duhovnoj sferi doživjeli to nešto drugačije: doživjeli su suprotno!

Krist je iz njihove sfere otišao ljudima, napustio je njihovu sferu. Oni sami

moraju reći: kroz misterij na Golgoti Krist je napustio naš svijet. - O tome

imaju jednako razloga biti tužni koliko ljudi mogu osjećati dobrobit, ukoliko

ljudi žive u fizičkim tijelima. I ovo je također stvarna linija razmišljanja, i

onaj tko istinsku poznaje duhovni svijet zna da postoji samo jedno spasenje

za anđele, za koje je ono što sam izrazio istina, a to je da ljudi dolje na Zemlji

žive u svojim fizičkim tijelima s mišlju o Kristu, a misao o Kristu sja

anđelima poput svijetla, još od misterija na Golgoti. Ljudi kažu: Krist je ušao

u nas i možemo se razviti tako, da Krist u nama živi - 'Ne ja, nego Krist u

meni'. Anđeli, međutim, kažu: iz naše nutrine, Krist je za našu sferu otišao, i

poput mnogih zvijezda sjaji nam iz misli o Kristu svakog čovjeka; tamo ga

ponovno prepoznajemo, tamo sjaji od misterija na Golgoti. - Postoji stvarni

odnos između duhovnog svijeta i ljudskog svijeta. I taj stvarni odnos se

također izražava u činjenici, da duhovna bića koja nastanjuju duhovni svijet

izvan nas mogu s ugodom, sa zadovoljstvom, sa satisfakcijom promatrati

misli koje možemo formirati o njihovom svijetu. Oni nam mogu pomoći,

samo ako mi možemo formirati misli o njima, čak i ako još nismo dosegli

točku vidovitog zavirivanja u duhovni svijet, mogu nam pomoći ako znamo

za njih. Za proučavanje znanosti duha, pomoć nam dolazi iz duhovnog

svijeta. Ne pomažu nam samo stvari koje učimo, uvidi, već i sama bića viših

hijerarhija koja nam pomažu ako znamo za njih. Dakle, kada se suočimo s

autoritetima u petom post atlantskom razdoblju, bit će nam korisno da iza

sebe imamo ne samo vlastito ljudsko razumijevanje, već i ono što su

duhovna bića sposobna učiniti za naše razumijevanje kada znamo za njih.

Ona nam omogućuju da prosuđujemo autoritet. Duhovni svijet nam pomaže.

Mi ga trebamo, moramo ga znati, moramo ga svjesno prihvatiti. To je treća

stvar koja mora doći za peto post atlantsko razdoblje.

Prva je socijalno razumijevanje ljudi, druga je stjecanje slobode misli, a treće

je živo poznavanje duhovnog svijeta kroz znanost duha. Ove tri stvari moraju



68 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

biti veliki, stvarni ideali za petu post atlantsku epohu. U području socijalnog

života mora doći socijalno razumijevanje; u području religijskih i drugih

oblika suživota duša, sloboda misli; a u području znanja mora doći duhovno

znanje. Socijalno razumijevanje, sloboda misli, duhovno znanje - to su tri

velika cilja, impulsa pete post atlantske epohe. Moramo se razvijati pod tim

svjetlima, jer su to prava svijetla za naše vrijeme. Neki ljudi intenzivno

osjećaju da su takve stvari nužne, naime da se mora pojaviti drugačiji oblik

ljudskog suživota, da se moraju pojaviti novi koncepti. Ali krajnje posljedice

toga, izmiču, ili dobroj volji ili čovjekovom uvidu. To možemo vidjeti upravo u

stavu koji neki imaju prema nastojanjima znanosti duha ili antropozofije. Ne

moramo ni razmišljati o onima koji zlonamjerno kleveću znanost duha,

teozofiju ili antropozofiju, ili koji se, iz bilo kojeg razloga, zlonamjerno i

antagonistički protive tome, umjesto toga, možemo razmišljati o poštenoj

volji, koja je dovoljno prisutna u suvremenom čovječanstvu, poštenoj volji

koja ima za cilj stvoriti impulse u čovječanstvu koji su u skladu s ispravnim

impulsima pete post atlantske epohe. Samo pomislite: koliko se

'reformiranih' ljudi pojavljuje u najrazličitijim područjima, koliko socijalnih

pastora, drugih socijalnih propovjednika, a još više socijalnih propovjednika

iz neteoloških ili nereligijskih krugova. Kako se svašta događa; kako je često

motivirano najboljim namjerama! Namjera je voditi ljude prema nečemu,

prema čemu sam život potiče u naše vrijeme! Dobra volja je široko prisutna i

sada želimo pogledati što se to shvaća kao dobra volja, a ne ono što se

shvaća kao loša volja. Ali sve dok ta dobra volja ostane samo u općim

frazama, koliko god žarko bile nošene, neće biti korisne osim ako ne oživi

znanje, koje može doći samo iz znanosti duha, tako da se mogu ispuniti tri

velika, stvarna ideala: socijalno razumijevanje - socijalno znanje o ljudskim

bićima - sloboda misli i duhovno znanje. Ali razumijevanje ljudi danas nije ni

počelo to postizati, osim među malom skupinom koja se okupila unutar

duhovno znanstvenog svjetonazora.

Danas se možemo osvrnuti na mnoge lijepe, plemenite uvide u tom smjeru.

Želio bih dati primjer toga, koji mi je došao, moglo bi se reći, 'slučajno', ali

zapravo kroz karmu: jednostavno sam pronašao malu knjigu u izlogu

trgovine, koju sam kupio zbog nekog dojma koji je naslov ostavio. Govori o

modernom čovjeku, što taj čovjek traži, pod kakvim dojmom taj moderni

čovjek odrasta; govori koliko toga ima u modernom svijetu, u modernom

vanjskom svijetu, što promiče ovog modernog čovjeka, što mu čini život

ugodnim, olakšava život, kako je život užitak pod utjecajem određenih

pogodnosti koje donose parna energija i elektricitet; sve se to navodi. Ali

onda se jedna stvar duboko naglašava. Naglašava se kako je moderni čovjek,

iako ulazi u frenetičniji, događajima bogatiji život nego u ranijim vremenima,

ipak postao bogatiji. Sve se to naglašava s određenom radošću, s određenom

intimnošću; opisuju se izvanredni duhovni fenomeni novijeg vremena,

pokazujući kako moderni čovjek živi bolje u usporedbi s dosadnijim,



69 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

tužnijim, više instinktivnim životom ranijih vremena. Zatim se, međutim,

ispravno opisuje ono što sam prethodno nazvao poteškoćama pete post

atlantske epohe. Međutim, ne prepoznaje se da to proizlazi upravo iz te

osobitosti pete post atlantske epohe i njezinog zahtjeva - formiranja duše

svijesti. To je ono što je važno. Ali se osjeća otvorenim srcem. Kaže se:

"Čudno: bilo nam je dopušteno početi s radošću života, žudnjom za

egzistencijom, kada opisujemo unutarnji razvoj našeg vremena. I na kraju

ovog pasusa moramo govoriti o dubokoj, unutarnjoj duševnoj nevolji. Ono

što ovdje doživljavamo u malom opsegu, naše vrijeme doživljava u velikom

opsegu". - Pod 'u malom opsegu' misli na mjesto gdje trenutno živi. -

"Neusporedivo bogatstvo kulture, razvoj života u snazi i ljepoti , kao gotovo

ni jedan drugi u povijesti; i istovremeno, duševna nevolja koja nastaje i

zahvaća cijele dijelove stanovništva".

I sada, nakon što je to istinski prepoznao, čovjek prolazi kroz razne stvari

koje bi ga trebale dovesti ne samo do bespomoćnog prikaza duhovne nevolje,

već do pronalaženja prave stvari, kako bi se impulsi modernog čovječanstva

mogli usmjeriti na pravi način. Međutim raznim stvarima, on također opisuje

ono što naziva teozofijom, onako kako ju je upoznao. Između mnogih

protivnika, susrećemo jednog koji je dobro raspoložen prema ovoj teozofiji, s

najboljim namjerama, sa željom da je istinski upozna, koji se s njom također

i upoznao, i stoga nas zanima. Ne spominjem ovo budalasto, već zato što je

zaista važno i bitno da se bavimo i takvim pozitivnim vezama između naše

znanosti duha i vanjskog života.

Nakon što je raspravio o tome što je misticizam, koji ne doseže razinu

'misticizma', također želi doprinijeti u smislu produbljivanja života i

ublažavanja duševne nevolje, čovjek kaže: "Teozofija stoji uz misticizam.

Postoje neki koji je vide samo kao pojavu koja nastoji zamijeniti surogate za

dokazane sile ili koji u njoj pronalaze samo tendenciju prema sinkretizmu i

eklekticizmu" - to jest, prema ujedinjavanju svih religijskih uvjerenja i

svjetonazora. Oni koji ne ulaze dublje u znanost duha govore o tome kako bi

ona trebala oživjeti gnosticizam i tako dalje; ali ovaj čovjek ide korak dalje.

On kaže: Oni, "koji u njoj pronalaze samo sklonost sinkretizmu i

eklekticizmu, što odgovara individualnim sklonostima, i svrstava je u grupu

s manje svijetlim nuspojavama suvremenog života, s praznovjerjem,

spiritizmom, viđenjem duhova, simbolizmom i sličnim izrazima duhovne

razigranosti koji ljude mame svojom tajanstvenošću. Ali nije tako. Bila bi

nepravda prema ovom pokretu kada bi se odbilo prepoznati duboko

unutarnje odnose i vrijednosti izražene u njemu". Dakle, suočeni smo s

dobroćudnom osobom. On kaže: "Moramo, barem u krugu okupljenom oko

Steinera, nastojati to shvatiti više kao religiozni pokret među našim

suvremenicima, čak i ako nije originalne, već samo sinkretističke prirode, ali

usmjeren prema temelju svega života;" - nadam se da će i on doći do točke

originalnosti, čovjek, nakon svoje toliko dobre volje - "možemo to prosuditi



70 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

kao pokret za zadovoljenje nadosjetilnih interesa čovječanstva, i stoga kao

transcendiranje realizma koji se drži osjetilnog; možemo u tome prepoznati,

prije svega, pokret koji upućuje ljude na promišljanje o moralnim

problemima koji mu se predstavljaju i koji cilja na rad prema unutarnjem

preporodu iz skrupulozne pažnje prema samoobrazovanju;" - kao što sam

rekao, ne čitam ovo iz neke budalaštine; no s obzirom na ono što se još kaže

o antropozofiji, nije sasvim nebitno da se i mi upoznamo s takvim sudovima

- "dovoljno je pročitati Steinerovu knjigu 'Uvod u teozofiju' da bi se

primijetila ozbiljnost kojom je čovjek usmjeren prema radu moralnog

pročišćenja i samousavršavanja. Nadalje, u svojoj špekulaciji usmjerenoj

prema nadosjetilnom, ona je reakcija protiv materijalizma; međutim" - i sada

dolazi nešto na što vas molim da obratite posebnu pozornost - "iako gubi

uporište u stvarnosti i spušta se u hipoteze, u vidovite fantazije, u carstvo

snova, tako da više ne zadržava dovoljnu snagu za stvarnost individualnog i

socijalnog života. Ali ipak, želimo i moramo registrirati teozofiju kao

korektivni fenomen u sadašnjem obrazovnom procesu".

Jedino što se ovom čovjeku stvarno ne sviđa jest uspon prema duhovnom

znanju, prema konkretnom, stvarnom duhovnom znanju. To jest, on bi želio

imati ono što vjeruje da mora proizaći iz teozofije - i po njegovom mišljenju -

u smislu impulsa za čovjekovo moralno usavršavanje. Ali on još ne

prepoznaje da to ovdje u petoj post atlantskoj epohi može proizaći samo iz

stvarnog, konkretnog duhovnog znanja. Ne prepoznaje korijen. Želi plodove

bez korijena. Ne prepoznaje cijeli kontekst. Ovaj čovjek je, posebno,

izvanredno zanimljiv jer je, kao što se vidi, također predano proučavao moju

knjigu 'Teozofija' i uopće ne razumije da jedno ne može postojati bez drugog.

Rado bi odsjekao glavu ovoj knjizi, a ipak bi zadržao tijelo; jer ovo tijelo još
uvijek smatra nečim vrijednim.

Ovo se odnosi na ono što sam vam ranije predstavio. Takvi ljudi već
razumiju da su socijalno razumijevanje i sloboda misli nužni; ali još ne žele

priznati da treće, duhovno znanje, mora činiti temelj za našu petu post

atlantsku epohu; to je ono što još ne mogu dosegnuti. Jedan od najvažnijih

zadataka struje duhovno znanstvenog svjetonazora, jest probuditi

razumijevanje i za to. Mnogi ljudi uspon u duhovne svjetove još uvijek

nazivaju fantastikom; jednostavno ne shvaćaju da je gubitak znanja o

duhovnim svjetovima doveo do materijalizma i s njim povezanog socijalnog

nerazumijevanja, kao i materijalističkog života i materijalističkog stava

prema životu modernog doba. Posebno među dobronamjernima, moramo

proučavati kako je ljudima danas još uvijek teško prepoznati nužnost

konkretnih duhovnih svjetova. Stoga se moramo još više truditi steći

razumijevanje za takve impulse kao što su oni o kojim sam želio govoriti na

današnjem predavanju.



71 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Mala knjižica o kojoj sam govorio zove se 'Svijet misli obrazovanih: problemi i

zadaci'. Kao što sam rekao, dospjela mi je u ruke 'slučajno', jer je objavljena

u Hamburgu 1914. godine, u agenciji Rauhe Haus, a sadrži predavanje

profesora Dr. Friedrich Mahlinga na 37. kongresu za unutarnju misiju u

Hamburgu 23. rujna 1913. Samo me iznenađuje - kao što sam rekao, sasvim

slučajno mi je dospjela u ruke prije nekoliko dana u izlogu knjižare - da

nitko u našem krugu nije ništa spomenuo o ovoj knjizi; jer je mogla pasti u

nečije ruke, nakon što je već bila objavljena 1914. godine. I zapravo bi nam

danas bilo nužno baviti se raznim nitima koje se protežu između različitih

područja. Bilo bi potrebno pozabaviti se s jednom nijansom s kojom ćemo se

susretati mnogo češće, onom divljih uvreda i ismijavanja našeg pokreta, ali

time se možemo pozabaviti i kada se traži najiskrenije razumijevanje, kao u

ovom slučaju, gdje iz toga zapravo možemo učiti o poteškoćama, s kojima se

ljudi koji traže iskreno razumijevanje, i danas suočavaju.

Današnje predavanje sam htio organizirati upravo kako bih pokazao koja bi

trebala biti tri velika ideala, konkretna ideala za peto post atlantsko

razdoblje: konkretno socijalno razumijevanje ljudi, sloboda misli i duhovno

znanje. Ova tri konkretna ideala moraju voditi znanost u budućnost. Moraju

očistiti i pročistiti život, moraju dati poticaj moralu, moraju postati, u

najvećoj mogućoj mjeri, usmjeravajuće i vodeće, prožete životom i

životonosne, unutar modernog čovječanstva. Međutim, prva dva zahtijeva -

socijalno razumijevanje i sloboda misli - ne mogu se ispuniti osim ako se

duhovno znanje ne doda kao treći, jer se mora razviti duša svijesti. Ova duše

svijesti već ima, kao svoj najviši stupanj, duh sam, koji se mora uspostaviti u

šestoj post atlantskoj kulturnoj epohi. To se ne može razviti osim ako se ne

pripremi unutarnja neovisnost čovjeka, što se postiže razvojem duše svijesti.

To je ono što moramo uzeti u obzir u našim duhovno znanstvenim

nastojanjima, to jest da ono što prepoznajemo kao apstraktne istine doista

sadrži magičnu moć u sebi, koju čovjek samo treba osloboditi kako bi bacio

jarko svjetlo na sav život. I gdje god se pojedinac nalazio u životu, bilo na

ovom ili onom području znanosti, na ovom ili onom području praktičnog

rada, čak i u najmanjem zadatku: ako za svoje područje zna kako oživjeti

ono što primamo kao apstraktne istine na našim sastancima, on će, u duhu

u kojem bi trebao, doprinijeti velikim zadacima našeg vremena. I tada će u

ljudsku dušu ući radost - radost koja nije samo vesela površnost, već koja je

istovremeno povezana s onom ozbiljnošću koja održava život, koja povećava

našu snagu, koja ne želi da samo uživamo u životu, već nas u životu čini

aktivnim radnicima.

U tom smislu, tri konkretna socijalna i spoznajna ideala spomenuta gore, bit

će ono što će duši svijesti dati sposobnost da na novi način shvati otajstvo

Golgote, da primi Krista, u petoj post atlantskoj epohi. Jer moramo

uspostaviti stvarnu vezu s duhovnim svjetovima, da naučimo kakav i oni

imaju odnos prema ovom središnjem impulsu evolucije Zemlje, prema Krist



72 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

impulsu. Krist impuls će za nas postati prava veza tek pod utjecajem misli

koje iz duhovnog svijeta ulaze u zemaljsku egzistenciju, jer od misterija na

Golgoti, u ljudskim dušama mogu zasjati misli koje, kao što sam objasnio,

sjaje poput sjajnih zvijezda utjehe, čak i svijetu anđela, koji su iz svoje sfere

izgubili Krista da bi ga vidjeli kako sja iz sfere ljudskih misli.

No, duhovno znanje nije nešto što se može opisati kao fantazija; duhovno

znanje je ono što teži pronaći utjecaj na tu stvarnost, kroz koji se može

riješiti duševna nevolja koja nužno mora biti povezana s petim post

atlantskim razdobljem. To sam vam danas htio reći. Nadam se da ćemo se

ponovno vidjeti u ovom gradu u ne tako dalekoj budućnosti. Nadam se da

ćemo do tada ostati ujedinjeni u duhu i nastaviti raditi ovdje u duhu našeg

pokreta.



73 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

 Učinci karme

Zürich, 24. listopada 1916.

Ono što znanost duha ima za reći o životu, o prirodi duhovnih svjetova,

dobiva se kroz poznavanje objektivnih činjenica u koje čovjeka mogu voditi

odgovarajuće sposobnosti. To je sve poznato. Stoga, kada je riječ o

uspostavljanju, ili obrani znanosti duha kao takve od suvremenog okruženja,

nikada se ne može raditi da se te obrane temelje na bilo čemu drugom osim

na isticanju kako ljudi u duhovne svjetove stječu uvid razvojem određenih

sposobnosti, a zatim se objašnjava kako te sposobnosti rezultiraju

odgovarajućim formiranjem životnih uvjeta u duhovnim svjetovima.

Činjenice koje se na ovaj način pojavljuju - neke stvari su gotovo same po

sebi očite, ali dobro ih je istaknuti - nikada se ne mogu, baš kao ni činjenice

fizičkog svijeta promatrane osjetilima, osporiti sa strane želja i čežnji. Iako je

to samo po sebi očito, često se čuju prigovori na određene tvrdnje znanosti

duha, koji proizlaze upravo iz želja i čežnji, kao što su: ako znanost duha

ima ovo ili ono za reći o duhovnim svjetovima, onda se ne želim upoznati s

tom znanošću duha, jer ako je tako u tim duhovnim svjetovima, nikada se

ne bih mogao naviknuti na takvu konfiguraciju duhovnih svjetova. - Koliko

god takav prigovor u biti bio apsurdan, on se događa. Ali ne pojavljuje se u

ovom lako prozirnom, apsurdnom obliku; pojavljuje se i, rekao bih, prikriven

u svim vrstama negativnih stavova prema znanosti duha. Dakle, čak i ako se

nikakvo znanje o znanosti duha nikada ne bi moglo temeljiti na ideji da

svijet ima smisla samo ako duhovni svijet izgleda ovako ili onako - uostalom,

može se znati kako duhovni svijet stvarno izgleda - ako se stoga nikada ne

može ništa reći o prirodi duhovnih svjetova iz takvih pretpostavki, već samo

na temelju stvarnog znanja, ipak se može ukazati, umjesto toga, što znanost

duha, nakon što je dostupna sa svojim rezultatima, može značiti za ljudski

život.

Prije dva tjedna, ovdje sam na određenom području pokazao što duhovno

znanstveno razmišljanje znači za razvoj čovječanstva, posebno u našem

dobu, s obzirom na velike zahtjeve doba. Danas bih želio istaknuti još
nekoliko točaka koje će dublje istražiti što znanost duha može značiti za

čovječanstvo, a posebno za današnje ljude koji će se u nju dublje upuštati. A

s druge strane, upravo kako bih pružio svojevrsnu protu sliku, želio bih

istaknuti otpore na koje može znanost duha naići od strane današnje

duhovne kulture, i na koje se treba pripremiti. Duhovne sposobnosti koje

duhovnog istraživača vode do uvida u činjenice duhovnog svijeta, razvijaju se

postupno na često opisivan način, i to na takav način da se čovjek prvo

upoznaje s velikim činjenicama duhovnog života, s onim stvarima koje su

bitne u pogledu razvoja zemaljskog života, u pogledu ponovljenih zemaljskih

života, u pogledu života između smrti i novog rođenja i tako dalje. Tada je,



74 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

međutim, sasvim moguće govoriti ne samo o tim općim, velikim

perspektivama, o tim općenito ispravnim istinama, već govoriti i o određenim

specifičnim istinama. I kako se sve više upoznajemo s takvim specifičnim

istinama, znanost duha također dobiva sve veću vrijednost za pojedinačni,

konkretan ljudski život. Ovaj ljudski život mora, vanjski promatran u

fizičkom tijelu, u početku biti zagonetka; jer ako ovaj ljudski život ne bi bio

zagonetka, čovjek ne bi bio podložan takvom razvoju, koji ga čini sve

sposobnijim; jer naše sposobnosti koje se javljaju u odnosu na dušu, moraju

proizaći iz prevladavanja, moraju rasti u nama iz prevladavanja; a u

duhovnom području moraju u nama rasti kroz svijet koji nam se prvo čini

kao misterij i kroz snagu koju primjenjujemo na rješavanje zagonetke. U

smislu koji primjenjujemo na rješavanje zagonetki, naše moći jačaju,

postajemo sve sposobniji i sposobniji, i istinski postajemo sve savršeniji

unutar razvoja čovječanstva. Nitko se ne treba brinuti da bi za život mogao

izgubiti interes onaj tko, gledajući u duhovni svijet, riješi zagonetke koje

postavlja fizički svijet, jer zagonetke života nastaju u svim oblastima. A

ulaskom u duhovni svijet, već se primjećuju nove zagonetke života. Ali čovjek

također stječe samopouzdanje i iskustvo, upravo iz iskustava koje ima

rješavajući iz duhovnog svijeta određene ljudske i životne zagonetke u

odnosu na fizički svijet, stječe samopouzdanje i iskustvo u spoznaji da će se

riješiti i dublje zagonetke čovjeka i svijeta, one koje se otkrivaju tek u samom

duhovnom svijetu.

Ono što čovjek doživljava između rođenja i smrti kao sudbinu, posebno je

zagonetno. Mnogo, mnogo toga sadržano je u toj riječi. Na jučerašnjem

javnom predavanju mogli smo naznačiti kako pitanje sudbine, u određenom

smislu, dobiva svoje rješenje kroz ponovljene zemaljske živote. To su

općenita razmatranja. Ali može se ukazati i na specifične okolnosti.

Pretpostavimo, naprimjer, da netko u životu izgubi dragog rođaka. Rođak,

recimo, umre relativno rano, tako da onaj tko ostane iza njega, mora iskusiti

dulji zemaljski život bez tog rođaka. Kad u sebi probudimo takvu misao,

odmah vidimo nešto što za mnoge ljude mora biti pitanje sudbine. Poanta je

u tome da znanost duha, može istinski osvijetliti takvo pitanje sudbine.

Svakako, svaki je slučaj fundamentalno drugačiji. Ali upravo proučavanjem

pojedinačnih slučajeva iz duhovno znanstvene perspektive, pojavljuje se

određeni uvid u tajanstveni tijek ljudskog života. Naprimjer, moglo bi se

doživjeti sljedeće: osoba je umrla u ranijim godinama, odvojena je od svojih

voljenih. Pa, jučer sam rekao: kako ljudi ovdje stupaju u međusobne odnose

kroz svoja fizička tijela, između tih ljudi razvijaju se odnosi koji su daleko

sveobuhvatniji od onoga što se može iskusiti kroz fizička tijela. Mnogo širi

raspon afiniteta razvija se kada se živi zajedno deset, dvadeset, trideset ili

četrdeset godina, mnogo širi raspon sila između dvoje ljudi nego što se može

iskusiti u tim godinama unutar fizičkog svijeta. Kada se duhovno znanstveni

pogled usmjeri na takve odnose, često se vidi da je ono što je tamo povezano



75 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

takvo da, po svojoj unutarnjoj prirodi, zahtijeva nastavak onoga što proizlazi

iz gubitka, kako za dio koji ostaje ovdje u fizičkom svijetu, tako i za dio koji

je prošao kroz vrata smrti u drugi, duhovni svijet. Onaj koji ostaje ovdje

mora podnijeti gubitak. Apstraktno izraženo, izgubio je drago ljudsko biće iz

sfere fizičkog pogleda, kada nije očekivao da će ga izgubiti. Možda su mu

nade za kasniji zajednički život ovdje u fizičkom svijetu uništene, preduvjeti

za život su prekinuti. Sve je to dio životnih iskustava, ali je također dio onoga

što, u određenom smislu, dodaje iskustvima koja smo imali zajedno u

fizičkom tijelu. Činjenica da se tuga i bol dodaju onome što je netko zajedno

doživio u fizičkom tijelu ima transformirajući učinak na odnose koji su se

mogli uspostaviti samo u fizičkom tijelu. Jer kao što ono što svakodnevno

doživljavamo kada stojimo jedno nasuprot drugome u fizičkim tijelima, sada

teče u karmičku liniju, u progresivnu struju razvoja, tako se i ono što netko

doživljava pod dojmom gubitka dodaje onome što svakodnevno doživljava.

Svi osjećaji, sve emocije koje tu doživljavamo, povezane su s iskustvima koja

smo imali tijekom života u fizičkom tijelu. To se vidi iz perspektive onoga koji

ostaje u fizičkom svijetu.

Perspektiva nekoga tko je prešao u duhovni svijet donekle je drugačija. Onaj

tko je prešao u duhovni svijet nije ništa manje ujedinjen s onim koga je

ostavio iza sebe. Doista, svatko tko je istinski sposoban istraživati duhovne

svjetove u takvim konkretnim slučajevima, shvatit će da je, iz perspektive

onih koji su vani, svjesno zajedništvo s dušama koje su ostale ovdje

intenzivnije, intimnije nego što je moglo biti u fizičkom tijelu. Ali vrlo često se

primjećuje da je ovaj sada intimniji odnos nužan, za pravilno dovršavanje

kruga međusobnih odnosa koje se formirao ovdje u fizičkom svijetu.

Zapravo, istinski pozitivnim istraživanjem često se dolazi do sljedećeg

otkrića: vidi se da su se ljudi ovdje u fizičkom životu okupili; kao rezultat

toga, ispod praga svijesti formirao se određeni krug zajedničkih interesa. Da

su ljudi u fizičkom svijetu dulje vrijeme ostali zajedno, odnos koji se razvio

na temelju karme iz prethodnih života, ne bi se mogao dovoljno produbiti

kroz okolnosti ovog života. Osoba koja je prošla kroz vrata smrti, često može,

dok su njoj bliske duše još uvijek na Zemlji, boraveći s mislima s tim

dušama, prodiranjem i protokom kroz njih, donijeti to potrebno

produbljivanje, prema karmi, koje ne bi moglo doći zbog okolnosti koje bi

život inače donio da nije prošla kroz vrata smrti. Dakle, pravilno ispunjenje

karme često zahtijeva, s jedne strane, podnošenje boli ovdje, a s druge

strane, intenzivniji boravak s mislima onih koji su ovdje ostali.

I još se nešto pojavljuje ako se sada, takoreći, slijedi nasljednika, onoga koji

je kasnije prošao kroz vrata smrti, u odnosu u koji sada ulazi, s onim koji je

ranije umro. Primjećuje se da se mnoge stvari odvijaju drugačije, ovisno o

vremenskoj razlici između dvije smrti. Nije isto jesmo li, kada ulazimo u

duhovni svijet, pronašli osobu koja je umrla u isto vrijeme kad i mi - da

pretpostavimo ovaj ekstremni slučaj - ili onu koja je umrla petnaest godina



76 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

ranije. Budući da je dotična osoba provela određeno vrijeme u duhovnom

svijetu i sada u svojoj duši nosi iskustva koja je tamo prošla, a s kojim se mi

susrećemo, ona na nas utječe na drugačiji način i na taj se način karmička

veza formira na odgovarajući način, koja se na isti način u drugim

okolnostima ne bi mogla formirati. Sve što na ovaj način doživljavamo s

onima koji su nam bliski, moramo u temelju smatrati ukorijenjenim u

karmičkom odnosu. Čak i ako - kao što sam već mnogo puta rekao - ne

možemo ublažiti tugu i bol, spoznajom da sve što se događa spada zajedno,

da sve što se događa međusobno djeluje, ipak moramo reći da, iz određene

perspektive, život dobiva svoje pravo značenje tek kada se na taj način

promatra. Jer radi se o tome da u ljudskom životu, koji proživljavamo

između smrti i rođenja, otkrijemo sve okolnosti u koje smo stavljeni, na

takav način da se ne opravdava samo u ovom životu ono što mu pripada, već
da se, u određenom smislu, opravdava ono što nam pripada sa svim

doprinosima koje zemaljskom razvoju moramo dati kroz sljedeće živote. Ono

što je pokrenuto bolnim gubitkom rođaka, prijatelja ili nekog drugog bliskog

nama, očituje se u svojim kontinuiranim učincima u sljedećem zemaljskom

životu. I u određenom smislu, svi ti učinci već su sadržani u svojim

uzrocima. Nijedan gubitak ne ulazi u ljudski život a da nas ne postavi u

odgovarajuće ispravan položaj u nizu zemaljskih života. To nam možda neće

pružiti olakšanje od boli u pojedinačnim slučajevima, ali će nam omogućiti

da steknemo razumijevanje života iz te perspektive.

Raspravljajući o takvim stvarima, možemo mnogo naučiti promatrajući

konkretne slučajeve. Drugi konkretan slučaj koji bih želio navesti je onaj koji

nastaje kada se život osobe prekine nesrećom. Može se od samog početka,

pretpostaviti velika razlika između života prekinutog tako da ga je pregazio

vlak ili neko drugo nasilno vanjsko sredstvo, i onog drugog slučaja kada se

život završava u starosti ili završava bolešću. Nadalje se može pretpostaviti,

da mora postojati razlika između života rano prekinutog bolešću, i života

prekinutog u starosti.

Naravno, svaki detalj je u ovim slučajevima drugačiji, ali se o njima mogu

dobiti i određeni tragovi. Iznad svega, pitamo se: što je nasilna smrt? Na ovo

pitanje možemo odgovoriti samo ako smrt ne gledamo odavde, iz fizičkog

zemaljskog života, već s druge strane, sa strane koju gleda onaj koji je

prošao kroz vrata smrti. Spomenuo sam na predavanjima, koja su već
objavljena, da je smrt gledana s druge strane, sa strane svijeta u koji umrla

osoba ulazi kroz vrata smrti, najznačajniji događaj, koji bestjelesnom,

pokojniku, pokazuje kako život neprestano pobjeđuje. Neposredan pogled na

smrt s druge strane, koja je uzvišena, grandiozna, ovaj stalan pogled,

također znači da u nama postoji čvrsta samosvijest između smrti i novog

rođenja. Kao što nam sjećanje, koje nas vraća u određenu točku fizičkog

života, daje samosvijest, tako nam i pogled na smrt, s druge, duhovne

strane, između smrti i novog rođenja daje samosvijest.



77 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Kako je to kada se prizor ove smrti dogodi na način da do smrti dovede

nasilni kraj života? Nasilni kraj života je, gledano s druge strane, iskustvo,

percepcija dalekosežne vrste, i, koliko god čudno zvučalo, ako se ispitaju te

stvari, izlazi sljedeće: uvjeti vremena, u svom utjecaju na iskustva duše, u

duhovnim svjetovima u koje ulazimo kroz vrata smrti, sasvim su drugačiji

nego što su ovdje, iako nas mnogi uvjeti ovdje već podsjećaju na ono što se

događa na mnogo sveobuhvatniji način tamo između smrti i novog rođenja.

Ako bi želio objasniti što je sada važno, želio bih se poslužiti usporedbom

koja postaje očita tek kada se poznaju odgovarajuće činjenice iz duhovnog

svijeta. Možda znate, da ovdje u fizičkom životu često možemo imati iskustva

za kratko vrijeme, možda tijekom jednog dana ili nekoliko sati, koja nam

znače puno više nego što nam mogu značiti iskustva kroz dugo vremena,

mjeseci ili možda godina. Koliko će se ljudi, iz vlastitog života sjetiti važnog

događaja koji su doživjeli ovdje u fizičkom svijetu u vrlo kratkom vremenu, a

koji je dao više rezultata u smislu unutarnjeg iskustva, nego što bi inače

mjeseci ili godine. Ljudi to često izražavaju rekavši: 'nikada neću zaboraviti

što sam tamo doživio'. - Iza ove jednostavne izreke vrlo često se krije ono što

sam sada okarakterizirao. Sada je zaista istina, da dojam koji osoba dobije

kada joj vanjski svijet, svijet koji joj ne pripada, oduzme fizičko tijelo, sažme

u relativno kratkom vremenu - to može biti čak i jedan jedini trenutak - ono

što je potrebno za život između smrti i novog rođenja i može biti jednako

bogato, kao i ono što dobivamo u sporom zemaljskom životu, koji smo možda

iskusili desetljećima. Ne mislim na sve što smo iskusili u zemaljskom životu;

ali za određene stvari koje su nam potrebne u smislu snage za život između

smrti i rođenja, za njih je istina da se ono što bi se inače rasporedilo na dulje

vremensko razdoblje, može zgusnuti, moglo bi se reći: u jedan trenutak.

Jednostavno je potpuno drugačije iskustvo, ako se smrt približava

podsvjesno kroz afirmaciju unutarnjih sila koje smrt donose od unutar

organizma, ili kroz djelovanje sila na ovaj organizam, koje nemaju nikakve

veze sa samim organizmom. Međutim, takva smrt pronalazi svoje pravo,

istinsko objašnjenje, samo kada je promatramo u kontekstu cijelog tijeka

ljudskog života kroz ponovljene zemaljske živote; jer iz onoga što sam rekao o

vezi između 'Ja' svijesti nakon smrti i prizora smrti, lako možete zaključiti da

je sama percepcija smrti nešto vrlo značajno za snagu i intenzitet naše 'Ja'

svijesti između smrti i novog rođenja.

Okolnosti koje se iz ove perspektive čine kao slučajnosti, nipošto nisu

slučajne, već su dio svijeta nužnosti. Ovdje se može činiti kao slučajnost da

nekoga pregazi vlak; iz druge perspektive, iz duhovne perspektive, ne čini se

kao slučajnost. Ako se postavi, ako smijem reći, iako naravno to može biti

samo komparativno, s ove druge strane, s duhovne strane, pitanje: kako se

ova nasilna smrt, pojavljuje u ukupnosti čovjekovih zemaljskih života? -

uvijek će se otkriti da je u prošlim razdobljima koje je čovjek iskusio kroz

ponovljene zemaljske živote i međuživote između smrti i ponovnog rođenja,



78 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

do nesreće, da je on, kroz različite okolnosti, razvio samosvijest za čisto

duhovni svijet kojoj je trebalo snaženje, jačanje. A to jačanje se događa, zato

što se fizički život čovjeka završava, ne iznutra, već izvana. I moramo

računati s činjenicom, da u odnosom s okolinom nismo samo u odnosu na

moći predodžbe u našoj duši; to je samo u najrjeđim slučajevima, ali obično,

ne možemo znati kako naša podsvijest razmišlja. Često sam skretao pažnju

na činjenicu da misaoni život ne završava pragom svijesti, već da čovjek u

podsvijesti kontinuirano vodi misaoni život, ili, moglo bi se reći i nadsvijesti.

Ali čovjek ne može razmotriti što bi ta sveobuhvatnija svijest mogla za njega

predstavljati. Svaku osobu bi se moglo pitati: zašto ti se od jutros nije

dogodila ova ili ona nesreća? - Za svaku osobu bilo bi moguće da joj se

dogodila ova ili ona nesreća. Ponekad, rekao bih, gotovo je nemoguće vidjeti

kako stvari stoje; ali u rjeđim slučajevima, čovjek vidi veze. Ponekad čovjek

ima određenu nevoljkost učiniti ovo ili ono. Naprimjer, kreće na nešto s pola

sata zakašnjenja, a kasnije shvati da se putem dogodilo nešto što se moglo

dogoditi i njemu samom, da je krenuo pola sata ranije. Tu je djelovala

podsvijest; podsvijest je natjerala čovjeka da oklijeva. Takvi utjecaji

podsvijesti stalno su prisutni, samo što ih ljudi ne mogu osjetiti.

Za svakoga tko je sposoban promatrati uvjete u svijetu iz duhovne

perspektive, sasvim je jasno da osoba koja se suočava s nesrećom nije

zaštićena dobrim genijem koji djeluje u njezinoj podsvijesti, već se ona

suočava s nesrećom, natjerana na tu nesreću nužnošću svoje karme. Jer da

se ta nesreća nije dogodila, ne bi bilo moguće ono što sam upravo

okarakterizirao: nužno jačanje njene 'Ja' svijesti, kao što sam naznačio. U

određenom zemaljskom životu, čovjek, kroz rođenje, živi u okolnostima u

koje je stavljen. On živi u njima, ali na takav način da je u posljednjem

životu, između smrti i novog rođenja, primijetio u sebi da je njegovo 'Ja' na

određeni način slabo moćno. Taj poriv za jačanjem 'Ja' živi u njemu, i dovodi

ga u kontakt s okolnostima koje uzrokuju njegovu nesreću. Tako se mora

gledati na ovu stvar, u tim stvarima vidite da život dobiva koherentnost kada

se gleda iz ove perspektive duhovno znanstvenog znanja.

Ljudi - to sam često naglašavao - ne razmišljaju dovoljno o promjenama koje

su se dogodile u razvoju ljudske duše u relativno kratkom vremenu. Većina

ljudi, posebno oni zaraženi današnjom učenošću, jednostavno zamišljaju

duševni život prije sto godina istim kao što je danas. To je, kao što znamo,

potpuno pogrešna predodžba. U intimnom smislu, ton i stav duševnog života

ljudi, temeljno su se promijenili. I ono što znanost duha sada mora iznijeti iz

određenih izvora u smislu takvog razumijevanja života, kako je sugerirano,

postojalo je u dušama ne tako davno, više kao atavističko, vidovito

raspoloženje. Ljudi su imali, takoreći, slutnje o međusobnim vezama u

životu. Ali čovječanstvo napreduje i takve slutnje izumiru. Budući da je ta

drevna veza s duhovnim svijetom za čovječanstvo već djelomično izgubljena

tijekom njegovog razvoja, i nastavit će se sve više gubiti, postaje sve



79 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

potrebnije da se čovječanstvo ponovno obrazuje o svojoj vezi s duhovnim

svijetom putem izravnog duhovnog istraživanja. Zato se znanost duha

pojavljuje upravo u naše vrijeme. U ranijim vremenima nije bila potrebna jer

čovječanstvo nije bilo na takvom stupnju razvoja duše. Od sadašnjosti

nadalje, potrebna je iz opisanih razloga, i postajat će sve potrebnija.

Potkrijepimo ovu tvrdnju i određenim konkretnim činjenicama. Danas

postoji samo mala skupina ljudi koji u svojim životima između rođenja i

smrti, u svoje duše upijaju znanost duha. Ne kažem duhovno istraživanje,

već znanost duha: predodžbe i ideje koje pruža znanost duha. Kroz to, u

ovom životu između rođenja i smrti čovjek uči nešto o duhovnom svijetu. To

nije bez značaja za život u koji čovjek ulazi kada prođe kroz vrata smrti. I

opet, ta činjenica koju sada želim istaknuti, postala je takva tek u našem

vremenu. Ako se vratimo u ranija vremena, još uvijek nalazimo drevno

nasljeđe čovječanstva u vezi veze s duhovnim svijetom. Čovjek je prošao kroz

vrata smrti, i budući da je imao određenu vezu s duhovnim svijetom putem

slutnji, atavističke vidovitosti i slično, imao je nešto što je zajedničko životu

ovdje u fizičkom tijelu, i životu u koji ulazi kada prođe kroz vrata smrti.

Naprimjer, to što je čovjek ovdje instinktivno znao nešto o duhovnom svijetu,

uzrokovalo je da tamo, s one strane vrata smrti, ima više od pukog zbroja

misli koje su sjećanja na zemaljski život. Jer to je osobitost koja će se sve

više pojavljivati u dušama od sadašnjosti nadalje: da će te ljudske duše proći

kroz vrata smrti i samo kroz sjećanja biti povezane sa Zemljom. Sjećamo se,

u određenom smislu, našeg zemaljskog života ovdje, i budući da ovaj život

ovdje nakon smrti imamo u našem sjećanju, još uvijek smo povezani s tim

zemaljskim životom. To je slučaj, u strogom, u najradikalnijem smislu, za

suvremena ljudska bića, koja nikakve ideje o duhovnom svijetu ne mogu

apsorbirati iz znanosti duha. Ako upiju takve ideje, te ideje nakon smrti

formiraju nešto što im omogućuje, ne samo da imaju sjećanja na svoj život,

već i da zavire u ovaj zemaljski život. Predodžbe koje apsorbiramo prije smrti,

nakon smrti postaju sposobnosti. Nakon smrti, prozori, da tako kažemo,

otvaraju se iz duhovnog svijeta u fizički svijet, na sve što postoji ovdje u

fizičkom svijetu, kroz naše stjecanje predodžbi o duhovnom svijetu. Dakle,

kroz vrata smrti nosimo određene rezultate iz ove znanosti duha.

Dakle, ono što stječemo kroz znanost duha, nije samo mrtvo znanje, već
dobro života, nešto što živi dok prolazimo kroz vrata smrti. Doista, ova

znanost duha, u smislu koji sam često spominjao, već je snažno dobro života

po tome što, budući da umrli svjesno žive u našim mislima, za umrle

možemo nešto učiniti, upravo stojeći unutar znanosti duha. To sam često

govorio za čitanje naglas. Umrli je u našim mislima; on promatra naše misli.

Ako su te misli onakve kakve imamo kada slijedimo duhovno znanstveni

tijek misli, to jest kada umrloj osobi čitamo u mislima naglas ili joj

prepričavamo nešto što znamo ili mislimo o duhovnim svjetovima, tada je

umrla osoba s tim mislima, koje joj ovdje upućujemo putem znanosti duha. I



80 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

činjenica da joj ih upućujemo, stvara privlačnost između ovdje i tamo. Dakle,

budući da je znanost duha nešto živo, možemo, u određenom smislu, postati

živu moć koja može pružiti živu hranu umrloj osobi koja je s nama.

Dakle, vidimo na ovaj duhovan način, znanost duha ulaskom u život uistinu

pobjeđuje smrt. Zajedništvo između živih i umrlih, koje se inače ne može

stvoriti na tako intenzivan način u našem sadašnjem vremenskom ciklusu,

stvara se ispunjavanjem mislima izvučenim iz znanosti duha, i, s pogledom

na umrle, u određenom smislu, njihovim prinošenjem njima. Znanost duha

je nešto što na živ način intervenira u životu, dok se znanje stečeno kao

obična znanost o fizičkom svijetu, sastoji samo od misli koje imaju značenje

samo za vrijeme između rođenja i smrti, ali za život nakon smrti

predstavljaju puko sjećanje, a ne živi utjecaj. Ovu razliku treba jasno

razumjeti.

Ali sada se mora uzeti u obzir nešto drugo, posebno ako se želi razmotriti

značaj znanosti duha za sadašnji i budući čovjekov duhovni razvoj. Ne samo

da ono što ovdje steknemo u znanosti duha, ili ponudimo umrlima, utire put

iz fizičkog svijeta u duhovni svijet, već ono što nosimo kroz vrata smrti u

obliku stečenih duhovno znanstvenih spoznaja, zauzvrat, iz duhovnog svijeta

ima učinak natrag na zemaljski svijet. I ovaj zemaljski svijet, to ne smijemo

izgubiti iz vida, postupno postaje sve oskudniji kroz sile koje dolaze od same

Zemlje, i koje ljudi razvijaju na Zemlji samo kroz život između rođenja i

smrti. Kad se iz duhovnog svijeta ne bi na Zemlju slijevale druge sile osim

onih koje su do sada dotjecale, zemaljski život bi osiromašio. Čak i danas je

kao pustoš vidjeti kako ljudi žive bez mišljenja, i ne razmatraju to da

zemaljski život postupno osiromašuje.

Ovo, usput rečeno - to sam na nekoliko mjesta naglasio - istina je ne samo

za duhovni, kulturni život čovječanstva, već i za najgušći fizički život na

Zemlji. Pročitajte prekrasnu geološku knjigu Eduarda Sueßa 'Lice Zemlje', i

naći ćete objašnjenje kako je zemljina fizička površina nekada bila sasvim

drugačija od onoga što je sada; kako je, u određenom smislu, kao zemljina

površina u sebi umrla, i kako u uobičajenoj zemljinoj fizičkoj površini, danas

više ne postoje iste sile kakve su postojale davno. Zemljina površina se

raspada. Ono što se događa u fizičkom životu, događa se i u duhovnom

životu. I kao što sam rekao, često se čini beznadnim kako ljudi na to gledaju,

a da toga nisu svjesni. Što se tiče duhovnog života, kada se opisuje put

kojim čovječanstvo ide, mora se reći: unatoč aroganciji koja prožima naše

vrijeme, ispada da misli ljudi postaju sve više beživotne, sve više mrtve, pa

čak i sve manje povezane. Ljudi su prirodno ponosni na svoje suvremeno

mišljenje. I koliko se ovaj ili onaj srednjoškolski učitelj često drži uzvišeno

kada svojim učenicima objašnjava Platona! Briljantni pjesnik Hebbel,

međutim, u svom je dnevniku napisao da želi napisati dramu, koja nikada

nije ostvarena, čiji bi junak trebao biti reinkarnirani Platon, kojeg njegov



81 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

srednjoškolski učitelj kažnjava jer uopće ne može razumjeti Platona dok ga

čita. Ljudi bi, u određenom smislu, išli prema diskontinuitetu u svom

sustavu mišljenja, kada taj sustav mišljenja ne bi bio osvježen mislima,

rođenim iz duhovno znanstvenog znanja. Koliko god to danas čudno zvučalo,

istina je: intenzivna moć, koja je ljudima potrebna da ispravno shvate misli,

kako bi imale stvarnu vrijednost, slabi, jer se od ljudi očekuje da postanu

neovisni i steknu vlastite moći. Stoga bih mogao reći da se bogovi, duhovi

koji su ga nekoć nadahnjivali da formira koherentnu misao, povlače, a

čovjek mora samostalno vratiti život u svoje misli. Ali on će taj život unijeti,

samo ako nije previše arogantan da bi apsorbirao život koji može proizaći iz

znanosti duha.

I baš kako je s mislima, tako je i osjećajima, tako je i s impulsima volje. Ti

impulsi volje ljudi postajat će sve svojeglaviji i svojeglaviji. Mogla bi se čak

upotrijebiti i ova riječ - sve se više odvajati od običnog čovjeka, ako se u

dušu ne usade ti veliki, sveobuhvatni impulsi koji mogu proizaći samo iz

promišljanja duhovne povezanosti fizičkih stvari. Dakle, iznosim duboke

istine o razvoju čovječanstva u budućnosti; ali te istine temeljito moraju

razumjeti oni koji se bave znanošću duha. Jer znanost duha ne bi trebala

biti samo mrtvo tijelo znanja koje zadovoljava našu znatiželju, već nešto što

nastoji intervenirati u međusobnu povezanost stvari s kojima se

čovječanstvo suočava u budućnosti. Međutim, da bi se to postiglo, mora se

razumjeti koji sustavi sila slabe i moraju se zamijeniti drugima. Rekao sam:

čovjekove zemaljske snage oslabile bi, kad ne bi bilo priljeva iz duhovnih

svjetova. A ono što dobivamo iz duhovno znanstvenog znanja i nosimo kroz

vrata smrti, ne samo da nam daje snagu da oblikujemo svoje živote između

smrti i novog rođenja, već nam daje snagu i da dopustimo duhovnim silama

da se spuste na Zemlju. I sve više i više, to će se morati dogoditi na takav

način da oni ljudi koji žive ovdje na Zemlji, prime ono što silazi od duhom

prožetih duša koje su prošle kroz vrata smrti, i pošalju natrag ono što su

ponijeli sa sobom odavde, u transformaciji koju to prolazi pri ulasku u

duhovne svjetove.

Dakle, to je jedan od načina djelovanja iz fizičkog svijeta u duhovni svijet,

odnosno rada za umrle, čitajući im, obraćajući im se mislima znanosti duha;

drugi način je doprinijeti fizičkom obogaćivanju razvoja Zemlje dopuštajući

onome što je prošlo kroz vrata smrti i stečeno tijekom boravka u fizičkom

svijetu da siđe iz duhovnog svijeta. Jer je neobična činjenica da fizički svijet

može primiti, ono što je dobilo promijenjeni oblik prolazeći kroz vrata smrti

kao duhovno vlasništvo stečeno u fizičkom životu, prolazeći kroz

metamorfozu u duhovnom svijetu, a zatim ponovno tekući prema dolje kao

takva metamorfoza.

Za sebe, radimo na svojoj karmi tako da se ta karma ispunjava u

ponovljenim zemaljskim životima, uvijek između rođenja i smrti. Ali također



82 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

radimo na cjelokupnoj karmi čovječanstva, koja se sastoji od tijeka života

koji protječe ovdje na Zemlji i tijeka života koji protječe iz duhovnog svijeta -

u cijeloj ovoj karmi svijeta - s onim silama koje razvijamo između smrti i

novog rođenja, izvan vlastitih potreba. Dakle, vidimo kako je znanost duha

potrebna, kako je potrebno da je ljudske duše razrađuju, ne samo za

spasenje tih pojedinačnih ljudskih duša, već i za spasenje cjelokupnog

ljudskog napretka na Zemlji. Iz duhovnog svijeta radimo na svom budućem

zemaljskom životu, kao što sam rekao jučer na svom javnom predavanju,

uranjajući u nasljedne odnose kroz generacije prije našeg rođenja. Ali

također sudjelujemo u onome što se ne tiče samo nas, u budućem

zemaljskom životu, već i cijelog čovječanstva. Misli koje ovdje izražavam su

one kojima se čovjek treba posebno prožeti - rekao bih, o kojima treba

meditirati; jer upravo takve misli čovjeka stavljaju u živi duhovni i duševni

odnos s okolnim svijetom.

I kao protusliku, sada bih vam želio pokazati kako svijet danas još uvijek

prosuđuje ono što otkriva znanost duha, i kako svijet zauzima stajalište koje

bi neizbježno dovelo do onoga što sam okarakterizirao kao isušivanje misli,

kao diskontinuitet i nepovezanost misli. U drugim oblastima pokazalo bi se

drugo. Upravo oni koji često danas imaju glavnu riječ o ovom ili onom

pitanju, svojim arogantnim odbacivanjem bilo kakve veze s duhovnim

svijetom kakav je posredovan znanošću duha, izravno rade na ovoj

beznadnoj situaciji koju već danas vidimo kako se približava, posebno u

pogledu svijeta misli. Dopustite mi da vam dam primjer.

Ponovno se pojavljuje popularna zbirka; danas se pojavljuje toliko

popularnih zbirki u kojima ljudi mogu naučiti svu mudrost koju su na

vidjelo iznijeli oni ljudi koji kažu: 'Veliko je zadovoljstvo uroniti u duh

vremena', i tako dalje, i kako smo 'konačno postigli tako divan napredak':

danas postoji tako mnogo sredstava. Želio bih vam skrenuti pozornost na

mali svezak u ovoj zbirci o suvremenim pitanjima. Ta religijska pitanja

obrađena su na vrlo neobičan način. Prvo se pokazuje, sa svom arogantnom

mudrošću današnjice, kako čovjek ne može biti zadovoljan, ako čovjek sebe

vidi samo kao ograničenog na ono što istražuje prirodna znanost, ako stoga

ima samo naturalistički svjetonazor; zatim se dalje pokazuje, kako se čovjek

ne može proglasiti zadovoljnim ako ima samo moralni svjetonazor, kako bi se

potom uzdigao do onoga što autor ove male knjige sada naziva svojim

religijskim svjetonazorom. Taj puki svjetonazor, koji daju moralni zahtjevi,

upravo je ono što ovaj religiozni čovjek vrlo oštro kritizira. On kaže:

pesimizam u koji i naše doba često upada, nije nešto neutemeljeno, već
proizlazi iz jedne žive tragike života, koja se, usput rečeno, osjećala u svim

vremenima. I ovaj religiozni čovjek skreće pozornost na to kako se pesimizam

spoznaje nametao u svim vremenima. Čovjek vjeruje, kroz svoje mišljenje, da

se ništa ne može znati, da se u osnovi, težnja za znanjem nikada ne može

zadovoljiti. Kao primjere za to navodi razne autoritete, koje svakako treba



83 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

poslušati, poput Plinija Starijeg, najvećeg rimskog prirodoslovca, koji kaže:

"Čovjek je biće puno proturječja, najnesretnije od svih stvorenja, utoliko što

druga stvorenja nemaju potreba izvan granica prirode. Ali čovjek je

beskonačno pun želja i potreba koje se nikada ne mogu zadovoljiti. Njegova

priroda je laž, najveće siromaštvo u kombinaciji s najvećom arogancijom.

Suočen s tako velikim zlom, najbolje što je Bog čovjeku dao, jest sposobnost

da si oduzme život".

Moglo bi se navesti mnogo, mnogo takvih izreka. Mudri Seneka, naprimjer,

kaže: "Mnogi obrazovani ljudi umorni su od toga da uvijek vide i rade istu

stvar. Ne mrze baš život, ali osjećaju ono gađenje prema njemu koje se sve

više širi pod utjecajem filozofije. Kažu: koliko dugo može uvijek biti isto. Ta

nepodnošljiva stvarnost ustajanja i odlaska u krevet, sitog i gladnog,

hladnoće i ponovnog zagrijavanja. Ništa ne prestaje; sve je u neprekidnom

ciklusu. Sve je i bjegunac i progonitelj. Dan progoni noć, noć progoni dan.

Ljeto teče u jesen, jesen mora ustupiti mjesto zimi, a i moć zime je slomljena.

Sve prolazi da bi se vratilo. Ne vidim ništa novo, ne radnim ništa novo što mi

ne dosadi".

Tako je rekao mudri rimski filozof Seneka. Naš religiozni čovjek otkriva da u

tome doista ima nešto istine, ali ga to manje zanima. Zatim skreće pozornost

na pesimizam koji nastaje kada se ljudi više prepuste svojim osjećajima. To

je, naprimjer, vjeruje on, izvor pesimizma budizma: 'život je patnja'. Čovjek

promatra život, uzimajući zbroj patnje i boli, zla, a s druge strane, zbroj

radosti i sreće. Prvo je veće, stoga čovjek postaje pesimist. Život općenito vidi

kao zlo. Schopenhauer, i Eduard von Hartmann učinili su isto. Naš religiozni

čovjek, s druge strane, smatra da ljudi imaju mnogo razloga za to; ali to ga

dalje ne zanima. Više ga zanima etički utemeljen pesimizam, jer o tome kaže:

potpuno je opravdano gledati na život ne znajući da je prožet onim što on

naziva 'Kraljevstvom Božjim', onim što on naziva sadržajem religijskog

vjerovanja. I ovdje naš religiozni čovjek navodi dvije stvari. Prva je da je

čovjeku postavljen zahtjev da je obvezan, bilo u Kantovskom ili

Schleiermacherovom smislu, slijediti moralni zakon, zakon koji ga strogo

obvezuje. Ali s druge strane, čovjek je podložan svojoj prirodi, svojim

nagonima, sklonostima i željama. I sada naš religiozni čovjek kaže: čovjek

nikada ne može u potpunosti prevladati te nagone i želje; ali trebao bi

slijediti moralni zakon; ovaj moralni zakon postavlja svoje stroge zapovijedi.

Neizbježno će nastati sukob. Taj sukob mora biti prisutan u životu i on je

prisutan. To je opravdani pesimizam. - Na život se mora gledati pesimistično,

ako se gleda isključivo sa stajališta moralnih zahtjeva. To je život promatran

sa stajališta moralnih zahtjeva: kako je čovjek postavljen između tih

moralnih zahtjeva, i svog prirodnog života. Ali čak i ako se uzmu u obzir

individualne moralne dužnosti, shvaća se koliko je ovaj pesimizam opravdan.

Jer, kaže ovaj religiozni čovjek, čovjek se često osjeća stavljenim u moralne



84 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

sukobe, posebno u ključnim životnim situacijama, i naš čovjek navodi takve

moralne sukobe za važne ličnosti.

Dopustite mi da pročitam samo jedan primjer: "Jedan Luther", kaže naš
religiozni čovjek, "koji je prepoznao svoju sudbinu kao nitko drugi i jasno

pred očima vidio put kojim je morao krenuti da reformira Crkvu i

čovječanstvo, našao se u ovoj dilemi" - on tu dilemu naziva upravo

neskladom dužnosti - "u trenutku kada se suočio s pitanjem treba li odobriti

ili odbaciti bigamiju Filipa Velikodušnog. Vidite, to je za njega bio najteži od

svih sukoba. Da je odbacio ovaj brak, da je djelovao isključivo u interesu

ljudskog dostojanstva, tada bi morao žrtvovati jedno od svojih najvažnijih

postignuća na putu do ispunjenja svoje reformatorske sudbine"; jer da nije

odobrio bigamiju, velikodušni vladar ne bi pokazao daljnje zanimanje za

njega. Od reformacije, vjeruje ovaj religiozni čovjek, ne bi bilo ništa - "ali ako

bi dopustio brak, i tako ovaj jedini put držao otvorenim, morao je to sam reći

da će mu to probosti dušu, trn koji će uvijek osjećati. To je teška dilema, a

nije pravi povjesničar onaj koji nema razumijevanja za takve borbe, već sudi

moralistički". Ali takvim borbama, gdje se dužnosti sudaraju, čovjek ne može

pobjeći, posebno kada je riječ o važnim stvarima u njegovom životu, vjeruje

naš religiozni čovjek. Tu utemeljuje njegov opravdani pesimizam. Dakle,

treba reći: za našeg religioznog čovjeka, svijet, kada se gleda na ovaj način,

pojavljuje se s gledišta prirode kao i sa gledišta morala, na takav način da je

pesimizam potpuno opravdan.

Sada se, na svoj način, naš religiozni čovjek okreće religiji. I onda kaže da se

religiji mora okrenuti na takav način da izbjegne sve moguće lažne putove.

Budizam je, kaže on, želio izbjeći životne sukobe potpuno prevladavajući

egzistenciju, prevladavajući i fizičko i duhovno postojanje, eliminirajući ih,

kako vjeruje naš religiozni čovjek, u nematerijalnu nirvanu. Platon je životne

sukobe želio eliminirati potpunim prevladavanjem materijalnog kroz znanje,

dopuštajući čovjeku da se uzdigne i eliminira materiju; budizam želi

eliminirati svo postojanje, platonist želi eliminirati materiju. Mistik - a naš
religiozni čovjek u misticizam uključuje sve što mu padne na pamet, što se

također manifestira kao napor ulaska u duhovni svijet - mistik poriče

individualnost. Dakle: budist poriče egzistenciju; platonist poriče materiju;

mistik poriče individualnost. Jer naš religiozni čovjek ima predodžbu da

mistik, nastoji spasiti sebe od osjetilnosti, time dosežući ekstazu, odričući se

svoje individualnost i stapajući se sa svemirom.

Nijedan od ovih puteva nije moguć za našeg religioznog čovjeka. Umjesto

toga, on se okreće putu kojeg prirodno vidi kao jedini kršćanski. I onda kaže:

čovjek se mora okrenuti od Zemlje prema kraljevstvu Božjem. Sada slijedi

svojevrstan opis kraljevstva Božjeg. Ovaj opis kraljevstva Božjeg od strane

crkvenog čovjeka je, za one koji - ne želim postavljati nikakve druge zahtjeve

- koji su sposobni dosljedno razmišljati, koji još nisu upali u ono što sam



85 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

nazvao diskontinuitetom, nekoherentnošću sustava mišljenja, to je zaista

duboka bol uzrokovana nedostatkom sadržaja, apsurdnošću i

nekoherentnošću misli koje se nalaze u ovom opisu kraljevstva Božjeg.

Nakon što je ovaj čovjek, kao i mnogi ljudi danas, odbacio sve 'mistično' - sve

što smatra mističnim - on pronalazi način da ljudima - oprostite na

trivijalnom izrazu - riječima razmaže usta; jer čovjek danas dobiva najveći

pljesak kada mnogo govori o stvarima koje ljudi ne moraju razumjeti. Sve

ostalo je besmislica, može se reći ljudima; a onda oni slušaju kako im se

'dokazuje' da je to besmislica i da se time ne treba baviti. Napokon, kažeš -

bez obzira koliko nepromišljeno govoriš - da je istinsko, istinsko postojanje

ljubav - a onda pričaš puno gluposti koje, doduše, nemaju sadržaja, ali u

kojima se riječ ljubav, ljubav, ljubav, ponavlja stalno iznova, ponavlja se na

takav način da se time nikakva ljubav u svijetu ne rađa.

Otprilike tako govori religiozni čovjek današnjice. Mnogi ljudi tako govore. A

onda se naša religiozna osoba uzdiže do svakakvih uvida, grandioznih uvida,

poput ovog: budući da je ljubav najviša, Bog je ljubav. Pa, unutar određenih

granica, prvo, to vjerojatno nije novo, a drugo, s time se može složiti. Ali

činjenica da to mora biti biće koje voli i koje se, budući da voli tako

intenzivno, može nazvati 'ljubavlju', nije nešto što muči našu religioznu

osobu. Ali sada on želi predstavljati pravo kršćanstvo. 'Bog je ljubav' u

početku znači nešto bezlično, jer ljubav kao takva svakako je bezlična. Ali to

ne predstavlja nikakve posebne poteškoće za našu religioznu osobu, jer kaže:

"Središte ove stvarnosti je upravo Bog. 'Bog je duh' i 'Bog je ljubav'.... U

stvarnosti duh i ljubav su jedno." U stvarnosti, čovjek tada može sve

objasniti kao jedno, ako na taj način postupa u svojim mislima! "Jer ljubav

je najviši oblik duhovnog života".

Sada vas pitam: u stvarnosti, duh i ljubav su jedno; ali istovremeno, ljubav

je najviši oblik duhovnog života. Duh i ljubav su jedno; ali ljubav je, pak,

najviši oblik duha, dakle opet dio, a dio je jednak cjelini! Tu imate

najstrašniju nepovezanost misli! Sada, sve počiva na tome da on polazi od

činjenice da je Bog ljubav. Stoga mora reći i: "Kada se govori o Božjem gnjevu

i njegovim kaznama, sve se to u konačnici mora shvatiti kao izraz njegove

ljubavi".

Sada još uvijek imamo mogućnost shvatiti Boga kao ljubav, jer je gnjev Božji,

kada se istinski izrazi, također ljubav. Bog je duh; samo je Bog ljubav; duh i

ljubav su jedno. Gnjev je također ljubav, pa gnjev zapravo, također mora biti

duh. - Vidimo, dakle, da se koncepti vrte u ovom nepovezanom mišljenju. Ali

čovjek mora ostati kršćanin; stoga mora nastaviti pisati na svoj način:

"Stoga, Bog ne može biti ništa drugo nego ljubav, jer mora biti najviši oblik

duha. To je nenadmašna mudrost koja se ovdje otkriva; čak ni najviša

filozofija ne može ići dalje od toga. Apsolutna sloboda, ukidanje svakog

sukoba, dolazak duha k sebi, ljubav, jest Bog. Stoga je Bog osobnost."



86 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Dakle: Bog je ljubav, ta ljubav je dolazak duha k sebi, stoga je Bog osobnost!

"Često se filozofski, pa čak i religijski osporavalo kada je Bog obdaren

'kvalitetom' osobnosti; jer koncept osobnosti potječe iz zemaljskog područja i,

primijenjen na Boga, znači humanizaciju. Ali to je veliki nesporazum."

I tako dalje. Vidimo što mogu postići ljudi koji su već potpuno podlegli

onome što bi se moglo nazvati nekoherentnošću misli; jer to će se proširiti

kada se ljudi, u svojoj aroganciji, opiru oživljenju svijeta misli kroz

apsorpciju znanosti duha.

Onu koju vam ipak želim citirati također je prekrasna rečenica. Kako bi

slušatelji ovog religioznog čovjeka postali potpuno svjesni da im ne treba

ništa osim njegovih predavanja, a zasigurno ništa što, poput one znanosti

koja ukazuje na duhovni život, on im kaže: "Stoga je glupo i besmisleno

očekivati odgovor na pitanje o daljnjem životu nakon smrti od znanosti.

Oduševljeni ljudi koji su to činili i još uvijek čine, nikada nisu shvatili što

postaje znanost kada se bavi tim pitanjima, i što religija gubi kada traži

sigurnost u znanosti."

Ovaj čovjek postiže ono što sam vam pokazao. A istovremeno, ovaj čovjek je

sposoban reći ljudima: ovo je tako visoka filozofija, da bi izgubio svoje

dostojanstvo, kad bi priznao da i znanost ima nešto za reći o duhovnom

životu.

Ovo je početak svega što tek dolazi, samo početak. I moramo to razmotriti,

baš kao i ono što je ovdje rečeno prije dva tjedna. Ali čovjek o kojem govorim,

ovaj čovjek 'može misliti'. Optužio je Budu da želi pomoći ljudima da

pobjegnu od egzistencije; optužio je Platona da želi pomoći ljudima da

pobjegnu od materije; optužio je misticizam da želi pomoći ljudima da

pobjegnu od individualnosti, jer to bi uništilo osobnost, izvuklo bi ljude iz

njihovog fizičkog tijela, u kojem, kako vjeruje naš religiozni čovjek, moraju

ostati između rođenja i smrti. Ove religije spasenja ne mogu biti valjane. Ali

što kršćanska religija postiže, po njegovom mišljenju, kada njeguje istinsku

ljubav, naime, ono što on naziva ljubavlju? Tu čitamo riječi: "Drugim

riječima: u duhovnoj sferi života kraljevstva Božjeg, svijest koja, unutar

empirijske sfere života, kvari sadržaj slobode čak i naših najboljih djela,

eliminira se iz moralne volje i djelovanja."

Dakle, Platon želi osloboditi ljude od materije, Buda od egzistencije,

misticizam od individualnosti, a naš religiozni čovjek želi ljude osloboditi od

svijesti kroz ljubav, kako bi mogli živjeti svoje živote bez svjesne svijesti u

kraljevstvu Božjem. Takvim ljudima svakako donekle odgovara reći:

'Gospodin daje svome u snu'. To bi se ovom religioznom čovjeku moglo činiti

kao otkrivenje. Vidi se da čovjek može promatrati život, može iz njega crpiti

iskustva. Ali da pati od nekoherentnog mišljenja, može se pokazati kada se



87 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

pročitaju bolne rečenice poput ovih. On se protivi tome da postane mistik jer

želi prevladati individualnost, dok se unutar fizičkog života zbog ograničenja

mora stajati unutar prirode. Ne smijemo pogrešno procijeniti životna

ograničenja: 'Unutar zemaljskog života, ona se ne mogu i ne smiju odbaciti'.

Čovjek sa zdravim razumom može ovo reći; eto dokle je došlo nekoherentno

mišljenje: "Unutar zemaljskog života ne mogu se i ne smiju odbaciti". Unutar

zemaljskog života ne mogu se i ne smiju odbaciti - to ne znači ništa drugo

nego: ne možete i ne smijete letjeti na Mjesec! - Tako se ovdje spajaju 'može' i

'smije'! U takvim detaljima mora se prepoznati potpuna korumpiranost

takvog mišljenja.

Ili čovjek kaže, govoreći o unutarnjem životu: kršćanski život želi ograničiti

samo na ono što naziva kraljevstvom Božjim. Priroda se ne smije shvaćati na

duhovan način, jer je čovjek smješten unutar prirode, ne znajući kako, i

trebao bi ostati u tom stanju: ne znajući kako je smješten unutar prirode.

Zato kaže: "Za Isusa, ovo je kraljevstvo Božje, kada se iz njega uklone svi

simboli i slike."

Ono što je Isus rekao o kraljevstvu Božjem u značajnim simbolima i slikama,

odbojno je religioznom čovjeku; on to odbacuje. "Upravo taj najviši svijet Isus

stavlja iznad moralnog poretka svijeta. O tom svijetu on neprestano govori;

ovdje ljudi mogu ući bez odricanja od svog odnosa prema prirodnom

poretku, ali i bez napuštanja svoje pripadnosti moralnom svijetu. Ovdje se

sve preobražava, ovdje prestaje sukob koji je nastao između prirodnog i

moralnog svijeta. Rješava se ljubavlju. Čovjekov odnos prema prirodi je

nužnost koju ne može promijeniti; nikakva moralna odluka ne može pomoći;

čovjek mora ući u oblast prirode rođenjem - nikog se ne pita želi li se roditi."

Dakle, religiozan čovjek pomaže čovjeku da shvati svijet. A zatim nastavlja

govoreći: "On" - čovjek - "sudbinski se rađa u ovom svijetu pojava, snagom

mehaničke nužnosti, snagom vrhovne odredbe koju ne razumije."

Ovo je kršćanstvo! Čovjek se rađa u fizičkom svijetu "snagom mehaničke

nužde, snagom vrhovne odredbe koju ne razumije." Za ovog čovjeka,

mehanička nužda, strojna nužda, isto je što i 'snagom vrhovne odredbe'. To

danas svijetu govore oni koji se osjećaju pozvanima, i koji su od svijeta

pozvani, da ljudima donesu istinsko kršćanstvo. I to ulazi u svijet na takav

način, da odmah u predgovoru možemo pročitati: "Sadržaj ove male knjige

sastoji se od 12 govora koje sam održao prošle zime u...." - sada dolazi grad

koji neću imenovati - "pred publikom većom od tisuću ljudi."

Nužno je da svatko tko se ozbiljno želi baviti znanošću duha, usmjeri svoju

pozornost na ono što uistinu živi u našem vremenu. Jer ako se povremeno

ozbiljno i intenzivno ističe nužnost znanosti duha, to je zato što oni koji su to

sposobni učiniti moraju postati svjesni, u ovom sadašnjem trenutku, kako je



88 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

ta znanost duha zahtjev vremena i prirode duhovnog raspoloženja u taboru

iz kojeg dolaze suprotstavljeni glasovi.

Danas sam naveo jednu osobu - knjižica nije izričito usmjerena protiv naše

znanosti duha - kao primjer opće suvremene pojave. Znanost duha se u njoj

ne spominje, jer je za čovjeka, kojeg i osobno poznajem, nešto krajnje

beznačajno, nešto što ne treba spominjati, nešto što jednostavno rezonira u

općem kontekstu misticizma, kao nešto što se podrazumijeva. Ali ovdje

vidimo čovjeka koji je vrlo poznat na svom području, smatra se jednim od

vodećih autoriteta i koji, kada ga se ispita, u svom sustavu mišljenja nameće

ljudima takve gluposti koje tisuće i tisuće ljudi ne primjećuju, jer stvari ne

gledaju na pravi način.

Ali ne bismo trebali biti prožeti samo specifičnim istinama o duhovnom

svijetu, trebali bismo biti prožeti i sviješću o tome koliko je nužno da živo

znanje, žive riječi, puste korijenje u razvoju čovječanstva. Jer uskoro ćemo

shvatiti da je zastoj u socijalnoj sferi, u drugim aspektima života, u koje je

čovječanstvo ušlo, također posljedica duhovnih pretpostavki, da je to karma,

posebno nepromišljenosti. Nepromišljenost je mnogo, mnogo sveobuhvatnija

u našem vremenu nego što se misli. A shvaćanje zadatka znanosti duha na

ispravan način, ovisit će o gledanju na svijet otvorenih očiju i o ulaganju

istinskog napora da se o njemu formira zdrav sud. Stoga je danas bilo

nužno, ne samo da na prvom satu svojih prezentacija dam nešto izravno iz

sadržaja znanosti duha, što može osvijetliti važne životne kontekste, već sam

morao osvijetliti i protu sliku koja se pojavljuje kada se razmotri u što se

znanost duha treba uključiti. Jer ćete i dalje čuti mnoge, mnoge glasove

poput onog okarakteriziranog jučer, iz svih uvjerenja, bilo da su religiozna,

znanstvena ili druga, koja znanost duha smatraju apsurdnom, fantazijom, i

koji, unatoč tome što su među najpoznatijim ljudima našeg vremena,

dokazivo ne mogu ni misliti, i koji tu nemogućnost mišljenja prenose svijetu,

na štetu i katastrofu ljudskog razvoja. Čovjek ove stvari jednostavno treba

vidjeti u pravom svijetlu. I čovjek je, u određenom smislu, obvezan vidjeti ih

u pravom svijetlu, ako se istinski želi povezati sa znanošću duha, kako bi

učinio što može, prema mjestu u životu na koji ga je karma postavila, da

znanosti duha dade odgovarajuće priznanje koje joj je istinski potrebno, ne

za nju samu, već za razvoj čovječanstva. Da joj je to potrebno, postaje jasno

iz opisa takve protuslike. Doista, moglo bi se dati mnogo, mnogo takvih

opisa.



89 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

 Životna laž današnjeg civiliziranog čovječanstva

St. Gallen, 26. listopada 1916.

Naša literatura nam već pruža obilje detaljnog materijala iz kojeg možemo

učiti o raznim činjenicama koje znanost duha sada može donijeti iz

nadosjetilnih svjetova, a naši ogranci mogu raditi s tim materijalom. Stoga bi

bilo preporučljivo kada se osobno susretnemo, raspravljamo o tome kako bi

se taj materijal mogao odnositi prema našem duševnom životu, kako ga

možemo uvesti u svoje živote, kako se mi sami možemo osvježiti, uzdići i

ojačati kroz njega. Ukratko, bilo bi preporučljivo, da se u takvim prilikama

više usredotočimo na pitanja našeg duhovnog pokreta, budući da se, po

samoj prirodi stvari, osobno možemo susresti samo rijetko.

Mnogi od vas će primijetiti da čak i danas, dok istražujete znanost duha ili

antropozofiju, još uvijek nailazite na brojne poteškoće. Nije li istina da se

čovjek u početku nalazi u znanosti duha kroz potrebe svoje duše, činjenicom

da duša mora postavljati pitanja o najvažnijim zagonetkama života? Čovjek

se u znanosti duha nalazi posebno kada razmatra suvremeni život sa svime

što on može ponuditi, i vidi koliko malo različiti duhovni smjerovi, bili oni

religijski ili znanstveni, mogu pružiti istinski zadovoljavajuće odgovore na

velike zagonetke života u dubljem smislu. A onda, kada se netko nađe u

ovom duhovno znanstvenom pokretu kroz svoju žeđ za znanjem, kroz svoju

čežnju za znanjem, kada netko neko vrijeme uroni u ono što je do sada

stečeno iz duhovnih svjetova, tada se često javljaju poteškoće, poteškoće

najrazličitijih vrsta. Za svakoga su različite, pa ih nije lako opisati u nekoliko

riječi. Naši prijatelji često kažu: pronalaskom puta u znanost duha, doista

sam stekao nešto izvanredno vrijedno, nešto značajno za život; ali me to na

određeni način i izoliralo, otrgnulo od pogleda, od zajednice drugih ljudi; u

određenom smislu, to mi je i otežalo život. Oni koji su, upravo u svojim

duhovnim težnjama, prirodno ovisni o mnijenju vanjskog svijeta, to osjećaju

posebno snažno. To zaista rađa najrazličitije poteškoće.

Kod drugih prijatelja, nakon što su neko vrijeme uronili u znanost duha,

javlja se nešto, moglo bi se reći, poput tjeskobe, nešto što ih čini

tjeskobnima, zabrinutima zbog svakakvih pitanja: kako se nositi sa životom i

tako dalje. Mnogi od vas su si sigurno morali postaviti slična pitanja. Takva

pitanja su često pitanja osjećaja i senzacija. S takvim poteškoćama u životu

duše, želio bih započeti današnja promišljanja.

Prave veze između tih različitih osjećaja, koji mogu biti različiti za svakog

pojedinca, stvarne veze, ponekad nisu u potpunosti shvaćene. Uvijek treba

imati na umu: danas, kao ljudi koji se osjećaju privučeni antropozofskim

istinama, mi smo još uvijek vrlo mala skupina. Usred smo borbe za život,



90 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

koja se vodi izvan naših krugova sredstvima koja se oštro razlikuju od naših.

I svatko tko barem malo razmisli o svemu što antropozofija želi biti za život,

moći će primijetiti koliko se ciljevi mišljenja, osjećanja i htijenja, pod

utjecajem antropozofskih ideja, u temelju razlikuju od ciljeva koje si danas

postavlja velika većina čovječanstva. A budući da su misli i osjećaji stvarne

činjenice, moramo prepoznati da naša mala skupina, odnosno svaki od nas

pojedinačno, stoji unutar još uvijek relativno male moći u usporedbi s -

moglo bi se čak reći, u većini slučajeva, potpuno suprotnim - mislima,

senzacijama i osjećajima ostatka čovječanstva. Čak i ako životne teškoće

koje nam se javljaju poprimaju najrazličitije oblike i ne otkrivaju odmah da

su povezane s onim što sam upravo opisao, one su ipak s tim povezane; i

moramo pokušati dovesti pred naše duše, kako se možemo nositi s takvim

teškoćama, s teškoćama koje nastaju upravo zato što se vjerno i predano

držimo cilja antropozofije, ali time dolazimo u sukob s ostatkom svijeta.

Kao što sam rekao, stvari postaju nejasne i ne pokazuju uvijek svoje pravo

lice. Ono što moramo unijeti u svoje duše, kao neku vrstu lijeka, kako bismo

pronašli sve veći unutarnji sklad, unatoč proturječjima vanjskog svijeta, kroz

koje moramo ojačati dušu kako bi se mogla nositi s tjeskobom i neskladom

koji se često javlja u njoj, jest jasan, ispravan pogled na odnos između onih

koji ispovijedaju antropozofiju ili su za nju zainteresirani i ostatka

čovječanstva. Jasno, oštro promišljanje o ovom pitanju, pročišćava našu

dušu kako bismo mogli ostati jaki čak i kada nas tlače vanjske, proturječne

sile. Ako se stvar promatra iz uske perspektive, moglo bi se reći: kakva mi je

korist od toga ako mi je zaista jasno što odvaja antropozofiju os ostatka

svijeta? Moje životne okolnosti se neće promijeniti kao rezultat toga! Takvo

razmišljanje bila bi pogreška; jer se životne okolnosti možda neće promijeniti

preko noći kroz jasne misli, pronicljive misli, ali snaga koju dobivamo kroz

takve jasne misli u smjeru koji je upravo naznačen, te jasne misli, postupno

nas jačaju do te mjere da zapravo mijenjaju naše životne okolnosti. Samo,

ponekad još ne nalazimo mogućnost da razvijemo doista jasne, oštre i stoga

snažne misli u tom smjeru.

Što se tiče onoga što želimo postići kroz znanost duha ili antropozofiju, i što

želimo postići ne samo za sebe već i za svijet - i to moramo imati pred dušom

kao jednu od onih jasnih misli - suvremeno čovječanstvo živi unutar strašne,

više-manje svjesne ili nesvjesne laži, a učinak te laži unutar civiliziranog

čovječanstva je monstruozan. To zapravo govori nešto vrlo značajno, i tu

točku želimo malo pojasniti.

Teško je, kao misleća osoba s potpuno zdravim razumom, promatrati ono što

danas postoji kao opća kultura u takozvanom civiliziranom svijetu, a da se

ne shvati da toj kulturi mnogo toga nedostaje, da joj prije svega, nedostaje

životnih impulsa. Pa pak, ta kultura sadrži mnogo dalekosežnih ideala. Čega

sve nema u naše vrijeme u smislu ideala, kako ih ljudi nazivaju, u koje svrhe



91 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

se osnivaju klubovi i udruge koje stvaraju programe kroz koje se ti ideali

trebaju izraziti! Sve je to nevjerojatno dobronamjerno, smišljeno na takav

način da se može reći: oni ljudi koji se okupljaju u manja ili veća udruženja,

iz svih krugova i razina života, pod utjecajem ovih ili onih ideala, sa svog

gledišta, žele dobre stvari, i stav tih ljudi u potpunosti treba poštovati. Ali ti

ljudi uglavnom žive pod ograničavajućim utjecajem nekih ograničenja, koji

proizlazi iz nesvjesne plašljivosti, nesvjesnog duhovnog kukavičluka, upravo

u vezi s najvažnijom stvari koja je čovječanstvu danas potrebna. Mi kažemo:

jest najvažnije! Ono što čovječanstvu danas treba jest duhovno znanje i

uvođenje određenih duhovnih uvida u naše živote.

To je bilo veliko pitanje, posebno tijekom 19. stoljeća. Znate da postoje

duhovni zakoni, zakoni o duhovnim svjetovima. Određeni ljudi su oduvijek

znali za to, i naravno, čak i tijekom 19. stoljeća, kada se znanost duha još
nije pojavila u obliku u kojem se sada pojavljuje, postojala su takozvana

okultna društva, više-manje dostojna imena, koja su nastojala njegovati

okultne istine, duhovne istine, na različite načine, a koja su također

posjedovala određeni uvid u to što duhovne istine znače za svijet. Pa, upravo

sredinom 18. stoljeća, dogodila se kriza u vezi s najdubljim impulsima

modernog ljudskog razvoja. Ta se kriza posebno sastojala od uspona

materijalizma u svim područjima, u području znanja, u području života.

Materijalizam je dosegao vrhunac. Znamo da su se pojavili brojni ljudi koji

su željeli osnovati sveobuhvatan svjetonazor utemeljen na znanstvenom

materijalizmu. Ali taj teorijski materijalizam ne bi bio najrazorniji aspekt;

naprotiv, praktični materijalizam, materijalizam koji prožima etički i

društveni život, te religiozni osjećaj ljudi, doveo je čovječanstvo do krize

tijekom 19. stoljeća. I oni koji su još uvijek nešto znali o spomenutim

okultnim društvima, više-manje dostojnim tog imena, stoga su, posebno od

sredine 19. stoljeća nadalje, svoju pozornost usmjerili na to kako izliječiti

neobuzdani materijalizam. U određenim krugovima, oni koji su posjedovali

duhovno znanstveni uvid - samo još ne onaj koji jedini može biti učinkovit i

kojem se teži u obliku u kojem mi, u svoj skromnosti, težimo - oni koji su

posjedovali drevni ili inače anakroni duhovno znanstveni uvid u razvoj

čovječanstva, pitali su se: kako da izliječimo ono što se kroz moderni

materijalizam nadvilo nad čovječanstvom? - I rekli su sebi: to možemo

ispraviti pružajući ljudima dokaz da, baš kao što postoje osjetilne činjenice u

našem okruženju, tako postoje i duhovne činjenice i duhovni entiteti u

našem okruženju. - Ali, rekao bih, ljudi su bili navikli samo na

eksperimentalno mišljenje, i na vanjsko iskustvo i percepciju. I tako ti ljudi s

duhovno znanstvenim uvidima, koji su imali spomenute brige, nisu znali

drugo rješenje nego dokazati postojanje duhovnog svijeta, na isti način na

koji se dokazuju prirodni procesi vanjskog osjetilnog svijeta. I tako je

isprobano sve moguće. I vidimo pokrete koji se pojavljuju tijekom 19.

stoljeća s ciljem uvjeravanja ljudi u postojanje duhovnog svijeta. Najgrublji



92 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

od ovih pokreta je, rekao bih, spiritualistički pokret. Dok se znanstvenici

danas bore da shvate relativno transparentne metode naše znanosti duha,

uistinu briljantni znanstvenici 19. stoljeća ozbiljno su se bavili spiritizmom.

Pa, spiritizam ima osobitost da bi trebao djelovati izvana, kroz nešto što se,

takoreći, može predstaviti vanjskim osjetilima, poput kemijskog ili fizikalnog

eksperimenta. U velikoj mjeri, ova metoda, koja od znanosti duha nastoji

napraviti prirodnu znanost, već je danas bankrotirala - u velikoj mjeri, rekao

bih - i postajat će sve jasnije da mora bankrotirati, jer, naravno, ne može se

pustiti ljudima da duh dohvate rukama, figurativno rečeno. Stoga je mnogo

toga što je učinjeno kroz svakakve tajanstvene makinacije određenih

takozvanih okultnih društava tijekom 19. stoljeća i do danas, diskreditiralo

duhovno znanstvena istraživanja umjesto da ih podrži. I stoga vidimo da se,

posebno među ljudima najboljih namjera koji posjeduju uvid, posebno u

socijalnim pitanjima, ali i u drugim aspektima praktičnog života, mnogo toga

mora dogoditi, od sadašnjosti nadalje i u budućnosti. Vidimo da su ljudi koji

to razumiju, zapravo pomalo šokirani, kada se kaže da najvažniji impulsi

koje naše vrijeme i bliska budućnost trebaju, moraju doći iz istinskog

duhovnog znanja, iz uvida da su stvarne duhovne sile i duhovni entiteti u

ljudskom okruženju, poput osjetilnih činjenica i osjetilnih entiteta. Oni koji

imaju dobre namjere u vezi s napretkom čovječanstva istinski su šokirani.

Dozvolite mi da prvo navedem primjer. Mnogo toga možemo naučiti iz takvih

primjera, koji se bave sveobuhvatnim pojavama života. Ako svoju pozornost

usmjerimo na veliki primjer, onda nam taj veliki primjer jasno pokazuje s

čime se mi, svaki od nas, susrećemo u malom opsegu svaki dan.

Uistinu važan čovjek, koji je istinski imao dobre namjere za socijalni

napredak čovječanstva, ubijen je u Parizu dan prije izbijanja ovog nesretnog

svjetskog rata: Jaurès. Jaurès je zasigurno bio jedna od najiskrenijih osoba

našeg vremena, posebno u pogledu socijalnih težnji, a bio je i jedan od onih

koji su, sa svom pronicljivošću, nastojali steći uvid u trenutne životne uvjete

i razloge zašto oni sve više postaju apsurdni, vodeći sve više do osiromašenja

i bijede ljudi i u duhovnoj i u materijalnoj sferi. I trudio se svom snagom

pronaći ideje i misli koje je želio prenijeti ljudima, kako bi se zajedničkim

naporom donekle riješila velika životna pitanja današnjice. Mnogo se može

naučiti upravo od takvih ličnosti kao što je Jaurès, a najviše se nauči kada

se razmotre nedostaci koji se posebno u današnje vrijeme moraju vidjeti iz

duhovno znanstvene perspektive, i o kojima treba jasno razmišljati, ne kod

malih, nego kod velikih osobnosti, kod kojih se prije svega možemo uvjeriti u

njihove čiste umove i njihovu iskrenu težnju za znanjem, kao i u određenu

sposobnost uvida. Čovjek dobiva daleko više ako nedostatke našeg vremena

ispita kod ljudi koje poštuje i visoko cijeni nego pokušavajući ih ispitati kroz

ljude koje manje poštuje, jer im se ne može pripisati dobrohotna i dobra

narav u najvišem smislu. Za takve ljude, koji su sve što su imali u mislima,

osjećajima i volji, posvetili služenju čovječanstvu, služenju u podizanju



93 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

čovječanstva na višu socijalnu razinu, za takve ljude poput Jauresa - a on

zaista nije iznimka, vidimo najbolje ljude našeg vremena kako doživljavaju

ove nedostatke - za takve ljude postaje zaista teško govoriti o stvarima poput

naše znanosti duha. I upravo bi ti vrlo daroviti ljudi mogli postići za

čovječanstvo ono što žele postići, ako bi samo mogli reći: sve što mogu

postići svojim uobičajenim misaonim i znanstvenim sredstvima, pruža mi

samo impulse koji su preslabi da bi istinski shvatio život; moram prepoznati

da svi ti impulsi, koje na svom životnom putu želim pružiti čovječanstvu,

stoje bez temelja. Prvo moram za sebe stvoriti temelj, moram prodrijeti,

moram prožeti ono u što sam prije vjerovao, dubljim temeljem koji pruža

znanost duha. Moram priznati duhovne činjenice, stvarne duhovne činjenice.

Vidite, netko tko ne priznaje takve duhovne činjenice i tko razmišlja o

svakakvim stvarima i stvara ideale o tome kako danas promovirati ljudski

napredak, poput je nekog tko pred sobom ima vrt s mnogim biljkama koje

počinju pokazivati znakove umiranja, i on radi ovo, radi ono, radi mnogo

stvari i cijelo vrijeme se trudi - ali ne postiže ništa. Da, jedna biljka

napreduje malo bolje, druga gore, ali općenito, biljke se ne oporavljaju. Zašto

se ne oporavljaju? Zato što je neka bolest možda uhvatila korijenje, koje on

ne ispituje. Upravo je to slučaj sa socijalnim težnjama ljudi poput Jauresa.

Ulažu ogromne napore, također čine izvrsne stvari na površini, ali ne prodiru

do korijena, jer u samoj srži suvremenog života čovjeka, nedostaje

prepoznavanje istinskog duhovnog svijeta. I bez obzira na to koliko naizgled

dobro utemeljenih socijalnih uvida netko predloži, oni neće donijeti stvarne

plodove za ljude ako ih ne potkrijepe uvidi koji mogu doći samo iz znanosti

duha. Stoga će istinski napredak za suvremeno čovječanstvo biti moguć,

samo ako se znanost duha može prepoznati u mjeri u kojoj je to upravo

najvažniji dio znanosti duha za naše vrijeme: prepoznavanje stvarnih

duhovnih bića i duhovnih sila, da to kod ljudi više ne nailazi na poteškoće,

posebno za najbolje od ljudi. Jednostavno jasno uočimo da najbolji od ljudi,

oni dobrih namjera, imaju poteškoća upravo s najvažnijom stvari:

prepoznavanjem duhovnog svijeta kao takvog.

U Zürichu sam skrenuo pozornost na jednu točku koja to posebno jasno

ilustrira. Postoji čovjek koji je vrlo blagonaklono govorio o našoj znanosti

duha, pa čak i dao tiskati svoje primjedbe, čovjek koji je, pred vrlo

obrazovanom publikom, jednom skupio hrabrost da ono što živi u našem

duhovnom pokretu više ne smatra pukom glupošću. Ali taj čovjek ne može a

da ne stane prije najvažnije stvari: prepoznavanja duhovnog svijeta. Što on

kaže? "Moramo ga [ovaj duhovni pokret], barem u krugu okupljenom oko

Steinera, nastojati shvatiti kao religijski pokret među našim suvremenicima,

čak i ako nije izvorne, već samo sinkretističke prirode, ali ipak usmjeren

prema temelju sveg života. Možemo ga prosuditi kao pokret usmjeren na

zadovoljavanje nadosjetilnih interesa čovječanstva, a time i kao

transcendiranje realizma koji se drži osjetilnog; u njemu možemo prepoznati,



94 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

prije svega, pokret koji usmjerava ljude na promišljanje o moralnim

problemima s kojima se suočavaju i koji cilja na rad prema unutarnjem

preporodu temeljen na pedantnoj pažnji prema samoobrazovanju; treba

samo pročitati Steinerovu knjigu 'Uvod u teozofiju' da bi se shvatila

ozbiljnost s kojom su ljudi ovdje usmjereni na rad svog moralnog pročišćenja

i samousavršavanja."

Ne čitam vam ove riječi iz nekog hira, već zato što zaista želimo jasnim

pogledom vidjeti kako se vanjski svijet odnosi prema našim nastojanjima.

Vidimo da je ovo dobroćudan čovjek koji naš pokret doista smatra

sinkretičkim, jer mu je, prije svega, nepoznat, i ne zna kako je to potpuno

novi pokret jednostavno zato jer se temelji na nečemu novom u svijetu: na

novom smjeru prirodne znanosti, koja je njegov temelj. On ne može dati

nikakve informacije o tome jer to ne razumije; ali ima dobroćudan stav

prema našem pokretu. I ako se sada pusti da cijelo ovo predavanje koje je

održao - 'Svijet misli obrazovanih' - djeluje na vas, vidi se: čovjek razmišlja o

nužnosti duhovnog obrazovanja čovječanstva u našem vremenu, i u našem

pokretu vidi jedan od pokušaja promicanja toga. Ali onda kaže, i to

karakteristično: "Nadalje, u svojoj špekulaciji usmjerenoj prema

nadosjetilnom, to je reakcija protiv materijalizma; međutim, time lako gubi

uporište u stvarnosti i zaokuplja se hipotezama" - vjeruje da su pravi

duhovni uvidi hipoteza, a ne uvidi - "u vidovitim fantazijama, u carstvu

snova, tako da više ne zadržava dovoljnu snagu za stvarnost individualnog i

socijalnog života."

Vidite, iako tako dobronamjerno sudi da kasnije kaže: "Ali ipak, želimo i

moramo registrirati Teozofiju kao korektivnu pojavu u sadašnjem

obrazovnom procesu", on se osjeća prisiljenim odmah zaustaviti pred svime

bez čega se naš pokret ne može zamisliti, pred onim što uvodimo odmah na

početku: nadosjetilnim činjenicama; jer bez da čovjek stekne vezu s

nadosjetilnim činjenicama, čovječanstvo se ne može izvući iz slijepe ulice u

koju danas teži. Ali čak i dobronamjerni ljudi vjeruju da - dok naš pokret

upravo traži čvrsto tlo pod nogama, bez kojeg svi drugi socijalni ideali vise u

zraku - ovaj pokret vodi u carstvo snova, da više "ne zadržava dovoljnu

snagu" upravo u pogledu organizacije socijalnog života. Kao što sam rekao,

ovo nije zloba rođena iz nepovjerenja, već nepovjerenje rođeno iz nesvjesne

plašljivosti, nesvjesnog kukavičluka pred prepoznavanjem duhovnih

činjenica. Ovo je jasan nedostatak uvida, ili bolje rečeno, jasno je da je to

nedostatak uvida u ono što znanost duha može doprinijeti u smislu pružanja

temelja za socijalna nastojanja.

I tako se, naravno, ljudi poput Jauresa danas nalaze u situaciji u kojoj ne

mogu prepoznati, na temelju misli koje su upili iz svog odgoja, od svih svojih

suvremenika, da sve što se događa fizički ovisi o duhovnim svjetovima, i da

čovjek, u sferi u kojoj je pozvan intervenirati u životu - naprimjer, također i u



95 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

odnosu na socijalni život - može pravilno intervenirati samo ako mu je to

omogućeno poznavanjem duhovnih zakona kojima se duhovni svijet može

unijeti u fizički. I činjenica da su takvi ljudi suočeni s ovom nemogućnošću,

da je to uistinu raširena pojava među najboljim ljudima našeg vremena,

donosi značajne, doduše nesvjesne, ali ne manje značajne, laži u naše doba.

Te se laži mogu presresti gotovo bilo gdje.

Razmotrimo slučaj Jauresa, jer je to tipičan primjer. Pred ostatkom

čovječanstva stajao je čovjek koji je, koristeći sva sredstva socijalne

spoznaje, nastojao poboljšati ono što je prepoznao da bi moglo, ako se

ispravno shvati, odvesti ljude samo u slijepu ulicu. Ispred ostatka svijeta

stajao je čovjek koji se, kako bi stekao potrebne uvide na ovom području,

istinski upoznao sa svim povijesnim činjenicama, koji je proučavao povijest

prošlih vremena i nastojao naučiti iz tih činjenica ranijih vremena, što se

može učiniti u sadašnjosti kako bi se izbjegle pogreške koje su se pokazale

očitim pogreškama u ranijim socijalnim eksperimentima čovječanstva. U

svim svojim naporima, Jaures, kao i drugi, suočava se s nemogućnošću

istinskog prepoznavanja duhovnog svijeta, istinskog prepoznavanja da kroz

ljudska bića kontinuirane struje duhovnog života teku iz duhovnog svijeta

prema dolje u ovaj svijet. Jedan od prekrasnih eseja koji je Jaures napisao,

bavi se odnosom između socijalizma i patriotizma u smislu Jauresa. U

njemu Jaures pokušava pokazati kako povijesni događaji utječu na ljudsku

evoluciju, kako djeluju u ljudskoj evoluciji. Nakon što je iznio razne

čimbenike koji su djelovali u Rimskom carstvu kako bi razumio što bi u

sadašnjosti trebalo imati utjecaja, nakon što je pokazao što je djelovalo u

starogrčkom svijetu kako bi shvatio što bi se trebalo manifestirati u drugim

vremenima, nakon što je pokazao razne stvari s iznimnom željom za

znanjem, piše i poglavlje o modernom dobu. Značajno poglavlje u knjizi

Jauresa je ono koje se bavi proletarijatom i patriotizmom, te je zanimljivo

ispitati ovo kratko poglavlje kako bismo vidjeli što se zapravo događa u

dušama najboljih ljudi oko nas danas.

U ovom poglavlju, Jaures se bavi time da pokaže da u modernom napretku,

nije glavno vlasništvo nad zemljom, već industrija i tako dalje, ali nećemo se

upuštati u ta pitanja; važno je da je ovdje prisiljen ukazati na lik Ivane

Orleanske, Djevice Orleanske. Sada zamislite čovjeka koji u potpunosti živi u

suvremenim idejama, pokazujući na Djevu Orleansku, lik, o kojem svatko

tko poznaje modernu povijest zna - svatko tko objektivno prepoznaje

činjenice morat će to priznati - da bi karta Europe danas jednostavno bila

potpuno drugačija da se ona nije umiješala. Jaures, naravno, to također

prepoznaje. On kaže: Bila je jednostavna seoska djevojka koja je vidjela bol i

teškoće seljaka oko sebe, ali za koju su sve te nevolje predstavljale samo

blizak primjer uzvišene i veće patnje koju su podnijeli opljačkano kraljevstvo

i okupirana nacija. U njezinoj duši i u njezinim mislima, nijedno mjesto,

nijedan zemljišni posjed ne igra ulogu; ona gleda dalje od polja Lorraine.



96 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Njezino seljačko srce veće je od sveg seljaštva. Ono kuca za dalekim, dobrim

gradovima koje je okružio stranac. Život na poljima ne znači nužno biti

zaokupljen pitanjima tla. U buci i vrevi gradova, Ivanin san bi sigurno bio

manje slobodan, manje smion i manje sveobuhvatan. Samoća je štitila

smjelost njezine misli, a veliku patriotsku zajednicu doživljavala je mnogo

življe, budući da je njezina mašta, bez zbunjenosti, mogla ispuniti tihi

horizont s boli i nadom koja je nadolazila. Nije je ispunjavao duh seljačke

pobune; htjela je osloboditi veliku Francusku, da je kasnije posveti

bogoslužju, kršćanstvu i pravdi. Njezin cilj činio se tako uzvišenim i Bogu

ugodnim, da je, kako bi ga postigla, kasnije pronašla hrabrost suprotstaviti

se čak i Crkvi i pozvati se na otkrivenje koje je stajalo daleko iznad svakog

drugog otkrivenja."

Ovdje vidimo čovjeka koji je, budući da je uronjen u suvremeno

materijalističko razmišljanje, osuđen razmišljati samo na temelju

materijalističkih načela, da tako kažem. Ali koji je, budući da želi biti

povijesno iskren, prisiljen ukazati na ovo izvanredno ukazanje Djevice

Orleanske i shvatiti ga tako ozbiljno, kao što prepoznajemo iz njegovih riječi.

Dakle, pred Jauresom stoji cijeli povijesni značaj Ivane Orleanske. Ali sada

se pitamo: što uostalom može - možda je to pretjerano za Jauresa, ali je

možda i za mnoge druge koji djeluju u duhu Jauresa - što Ivana Orleanska

može biti, za takvu osobu, koja živi unutar takvog socijalnog pogleda kao

Jaures, osim nekoga tko je, kroz određeni religijski zanos, kojem se ne bi

trebalo težiti ako se želi ostati racionalna osoba, došao do impulsa, do kojih

je već došla? Sigurno, ti ljudi neće prepoznati ono što nam mora biti jasno iz

znanosti duha: da su u vremenu kada se duhovno znanje koje danas imamo

još nije moglo steći, struje duhovnog života iz duhovnih svjetova tekle, više-

manje nesvjesno, kroz takve ličnosti poput Djevice Orleanske, da je ona bila

medij, ne za ljude, kako se mediji često zloupotrebljavaju u moderno doba,

već za božansko duhovne svjetove koji su htjeli utjecati na zemaljski fizički

svijet. Da je ono što je dolazilo od Djevice Orleanske bilo vrijednije od onoga

što su drugi bili voljni i sposobni komunicirati, na temelju svojih ljudskih

uvida, moralo se priznati. Da je kroz ovu Ivanu Orleansku govorio duhovni

svijet, takvi ljudi prirodno nisu mogli priznati. Pa ipak, kada govore o

stvarnim činjenicama, kada govore o ljudima poput Djevice Orleanske,

moraju ih čak i priznati; stoga joj moraju pripisati sve što se događa - samo

promislite o ovome: što se događa - osobama čiji duhovni život ne

prepoznaju, čiji duhovni život sigurno ne bi htjeli slijediti.

To je, čak i ako netko danas odbija to priznati - čovjek može i zatvoriti oči

pred tom činjenicom - to nije ništa drugo nego najdublja životna laž. Ovo je

prava životna laž, i njome vam opisujem samo jedan slučaj te životne laži

koja pulsira našim socijalnim životom danas, a koja je posljedica činjenica

da ljudi ne priznaju što je stvarno, što je najstvarnije, već su to prisiljeni

smatrati činjenicom zbog onoga što je donio nedavni duhovni razvoj. Laži su



97 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

također činjenice i imaju učinak u skladu s tim. Čak i ako su to potpuno

dobronamjerni, ozbiljno stremeći i važni ljudi poput Jauresa - budući da su

okolnostima svog vremena vezani za takvu životnu laž, ono što iz njih

proizlazi ipak ne može imati oslobađajući učinak na ljude.

Da, stojimo unutar životne činjenice kojoj moramo dopustiti da jasno i

razlučivo, duboko djeluje na naše duše. Moramo imati hrabrosti da s jasnim

uvidom pogledamo takve životne laži i iz tog jasnog uvida moramo pronaći

snagu da se održimo suočeni sa svime što struji sa svih strana, a ipak, s

jedne ili druge strane, ponekad potječe iz te laži, vrlo prikrivene i skrivene.

Kakav pravi unutarnji uvid u međusobne odnose ljudskog života mogu

zapravo steći ljudi koji su uhvaćeni u takvu laž? Moraju u sebi pomisliti: ah,

evo dolaze ti čudni likovi koji tvrde da imaju veze s duhovnim svjetovima

popu Ivane Orleanske, pa im se čak mora pripisati i povijesni značaj; ali

sigurno se ovo ne smije predstavljati kao primjer koji treba slijediti, kako bi

se duhovne sile nekako uvukle u fizički svijet! - Mnogo će vode još proći niz

Rajnu prije nego što širi krugovi ljudi shvate i priznaju cijelu ozbiljnu

činjenicu o kojoj smo upravo govorili. Danas su čak i prirodoslovci usvojili

stav koji su nekoć usvojili teolozi, prema Djevi Orleanskoj. Jer ono na što

Jaures konačno skreće pozornost, dio je duboke tragedije ovog ukazanja

Djeve Orleanske u to vrijeme. Teolozi su u to vrijeme rekli: ono što ona daje

kao svoje duhovne uvide u svijet, ne slaže se s onim što znamo kroz našu

teologiju! - U to vrijeme, u oblasti teologije, to je proizašlo iz istog duha kojim

sada govore znanstveni umovi, nakon relativno kraćeg razdoblja nego što je

to bio slučaj s teologijom. Djeva Orleanska odgovorila je onima koji su je

prosuđivali iz teološke perspektive i koji su rekli da svoja čuda i svoju misiju

mora opravdati Svetim knjigama: više je napisano u Božjoj knjizi nego u

svim vašim knjigama. - To je povijesna izreka. Ali to je također izreka koja i

danas vrijedi. Jer, s gledišta znanosti duha, mogu se pobiti svi prigovori, i

teološki i znanstveni: u knjizi duhovnih svjetova napisano je više nego što

protivnici mogu sanjati. - A Jaures ovim riječima dodaje: "Divna izreka, koja

u određenom smislu stoji u suprotnosti sa seljačkom dušom, čija je vjera

prije svega ukorijenjena u tradiciji. Koliko je sve to daleko od tupog,

uskogrudnog i ograničenog patriotizma zemljoposjednika! Ali Ivana čuje

glasove svog srca dok gleda prema blistavim i blagim visinama neba."

Da, prepoznavanje toga svakako dobro zvuči iz usta naših suvremenika; ali

što je na jeziku čak i najboljih naših suvremenika? Prepoznavanje nečega što

oni više-manje smatraju fikcijom, fikcijom koja život može učiniti više ili

manje lijepim, ali kojoj ne priznaju nikakvu stvarnost. A to je laž života.

Dakle, vidimo da nam je potrebna jasnoća o postojanju ove životne laži. S

njenim učincima suočeni smo posvuda, svugdje, i danas sprječavaju znanost

duha da stekne utjecaj koji bi zaista trebala imati. Ali sve više ljudi morat će

ne samo steći teorijske uvide u znanost duha, već i pronaći unutarnju snagu



98 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

da znanost duha uvedu u pojedinačne posljedice života. To bi se moglo

pokazati u najrazličitijim područjima života. I opet, moglo bi se reći da su

ovdje prikrivene prave činjenice. Jer očito se može prigovoriti svemu što se

govori o znanosti duha. Uzmimo područje života koje je, moglo bi se reći,

ljudima najlakše cijeniti, iz jednostavnog razloga što je povezano, što je usko

povezano s vanjskim iscjeljivanjem. Vidite, znanost duha mogla bi imati

izuzetno blagotvoran učinak kada bi ljudi bili spremni dopustiti da

medicinski fakulteti, medicina i farmakologija, budu donekle pod utjecajem

ove znanosti duha. Jer, sve više i više, moderni znanstveni razvoj doveo je do

toga da sama medicina poprima materijalistički karakter. Svakako, taj

materijalistički karakter donio je i vrlo korisne stvari, i treba samo ukazati

na izvanredno veliki napredak na polju kirurgije, da bi se pronašlo

opravdanje za stalno ponavljanje, onoga što i ja kažem: da se treba diviti

nedavnom napretku u prirodnim znanostima. Ali postoje i drugi, ne manje

važni aspekti medicinskog znanja i medicinske vještine, koji enormno pate

od materijalističkog trenda, i koji u budućnosti mogu napredovati samo

uvođenjem duhovno znanstvenog znanja u relevantna istraživanja.

Kroz takvo duhovno znanstveno znanje, bit će prepoznate veze u ljudskom

organizmu za koje suvremena znanost zna samo detalje. Svakako, takve

stvari često instinktivno osjećaju pronicljivi istraživači; ali to sprječava

dovoljno brz napredak, i moglo bi se reći: kad ne bi prevladavalo takvo

fanatično odbacivanje svega duhovno znanstvenog, posebno na medicinskom

području, i kad se medicina ne bi trudila da je relevantne vlasti i vlade

monopoliziraju kao silu, mogla bi se postići ogromna postignuća na dobrobit

čovječanstva. Možete reći: pa, ništa ne sprječava duhovnog istraživača da

ostvari ovaj napredak! - To je samo maskiranje stvari, jer jednostavno nije

istina. Materijalizam koji danas prevladava zapravo sprječava duhovno

istraživanje da intervenira. Jer potpuno je pogrešno vjerovanje da duhovni

istraživač koji danas prozre stvari može u svakom slučaju pomoći pojedincu.

U tome ga ometa vanjski materijalizam medicine i bit će sve više ometan ako

se materijalizam u medicini nastavi dulje vrijeme. U medicini, ne može se

reći duhovnom istraživaču: 'Evo Rodesa, evo pleši' - jer mu noge nisu

slobodne za ples. Svakako se ulažu pohvalni napori kako bi se pobunili

protiv materijalizma u medicini; ali svi ti napori nisu adekvatni jer im, prije

svega, nedostaje uvid da nije stvar samo suprotstaviti se materijalističkoj

medicini, već da se, prije svega, mora raditi s onim što je moderna medicina

stekla - ali u duhovno znanstvenom smislu - naime, alatima koji su izvana

potrebni na ovom području. Ali ljudi bi bili zapanjeni onim što bi se pojavilo

kada bi se duhovno znanstvena perspektiva uvela u klinike i sobe za

disekciju danas, i kada bi se duhovno znanstvena perspektiva uvela u ostale

resurse i alate medicinske struke. Ali također i napori moraju biti usmjereni

u tom smjeru. Napori se ne smiju usmjeriti na zanemarivanje

materijalističke medicine, već na uvođenje znanosti duha u ovu



99 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

materijalističku praksu. A prije toga, ne može se pružiti nikakva

individualna pomoć. Razlozi zašto to ne može biti slučaj, ne mogu se

raspraviti na tako kratkom predavanju; ali je tako. Dakle, s određenim

stupnjem otvorenosti, moglo bi se postići mnogo, posebno na području tako

usko povezanim s vanjskim iscjeljivanjem.

A što se tiče gorućih socijalnih pitanja, postalo bi jasno da će, iako će se i

dalje činiti mnogi pokušaji da se poboljša ovo ili ono u socijalnoj sferi, da se

poboljšaju ovi ili oni uvjeti života, svi ti pokušaji propasti. Tek kada se dođe

do točke primjene aksioma znanosti duha na socijalno pitanje, baš kao što

se aksiomi primjenjuju na matematiku ili geometriju, pronaći će se uistinu

učinkovita sredstva.

I tako živimo u svijetu, s kojim se, prije svega, naša vlastita duša, kada nas

obuzme znanost duha ili antropozofija, mora suočiti radikalno drugačijim

mislima i osjećajima. Živimo, da tako kažem, u atmosferi koja od nas

zahtijeva razvoj snage, snažnu samoodrživost. I to su dublji razlozi zašto

često možemo postati malodušni, osjećati se usamljeno i zašto možda ovome

ili onome, ispovijedanje znanosti duha, teško pada u životu. Ali ako imamo

jasan uvid u to koliko je veliko ono u što se smještamo unutar cijelog

konteksta, i kako se to danas čini malim jer smo još u povojima, i mi

možemo pronaći tu snagu, istinski je možemo pronaći. Sve veliko u razvoju

ljudi, mora imati početak kao malo.

Ovdje bih želio istaknuti, kao što sam nedavno u Zürichu, kako

ograničavajući, nelogični i nekoherentni elementi žive u cjelokupnom

mišljenju suvremenog čovjeka. To proizlazi iz činjenice da je prirodna

znanost s nedavnim događajima imala zasljepljujući učinak na ovo moderno

čovječanstvo. Ta prirodna znanost dala je veličanstvene, divljenja vrijedne

rezultate u pogledu vanjskog osjetilnog svijeta, a oni ljudi koji su prije

upravljali duhovnom baštinom čovječanstva osjećali su se, mogao bih reći,

potisnuti unatrag, sve više potisnuti unatrag. U tome posebno nisu dobro

prošli određeni teolozi. Pogrešno je jednostavno odbaciti ono što je u razvoju

čovječanstvo iznjedrilo kroz teologiju. Ta teologija sadrži duboke, značajne

temeljne istine, uključujući i o ljudskoj duši; čak i ako ih znanost duha u

mnogim aspektima mora pobliže osvijetliti, u njoj postoje mnoge temeljne

istine. Samo zato što nisu predstavljene na način koji odgovara potrebama

suvremenog čovječanstva, mora se u mislećim ljudima i u duši koja osjeća,

pojaviti čežnja za odgovorom na duhovno znanstvena pitanja. Ali teolozi koji

nisu htjeli sudjelovati u takvim duhovno znanstvenim nastojanjima, našli su

se u čudnoj situaciji: imali su istine, ali te istine nisu bile primjenjive ni na

što, jer su druge znanosti oduzele objekte za te istine. Teolozi su imali istine

o duši - ali dušu im je oduzela prirodna znanost. I sada teologija može

izraziti istine riječima, ali se ne bavi objektima; objekte čak želi prepustiti

prirodnoj znanosti da ih tiho ispituje, jer su teolozi u mnogim aspektima



100 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

previše lijeni da bi se uhvatili u koštac s prirodnom znanošću. I to je ono što

moramo vidjeti kao značajno u znanosti duha: da ova znanost duha u

potpunosti preuzima prirodnu znanost, bavi se svime što je prirodna znanost

stekla i doprinosi dodavanjem duhovno znanstvenih načela znanstvenom

procesu. Teolozi to nisu htjeli učiniti; ponekad ih pokreće vrlo čudan stav,

upravo tamo gdje je važno sudjelovati, držati se objekta.

Netko tko se u određenim krugovima smatra uistinu izvanrednim teologom, i

kao profesor, što je nekoć bio, i kao pastor, napisao je knjižicu u kojoj

prepričava vjerska predavanja; i u toj knjižici izražava takve misli, koje je

čudno osluškivati. Čovjek gleda u dušu značajne osobe našeg vremena -

doista, ne mogu drugačije reći; ponekad je čovjek preplavljen misaonim

oblicima koje značajna osobnost može iznijeti na vidjelo! Naprimjer, već na

prvom predavanju, ova poznata, značajna figura govori o tome kako se mora

pristupiti prirodnoj znanosti i odreći se prirodnog čovjeka; teolog može

zadržati samo čovjeka slobode. Ali sloboda u tom smislu postaje samo puka

riječ! Ne kaže li on tada da bi sav sadržaj duše prenio u prirodnu znanost? -

Sada, zadržao je samo riječ mudrost - i čak daje prilično šarmantan razlog

zašto ima taj stav; kaže, naime, sasvim suhoparno, da ima taj stav. Tako

teolog koji je svojim slušateljima na tim predavanjima želio opisati

najmoderniji oblik kršćanstva, već na prvom predavanju kaže: "Čovjek,

kakav nam se čini u zoologiji, dvonožni, uspravno hodajući homo sapiens,

opremljen fino razvijenom kralježnicom i mozgom, jednako je toliko

sastavnica prirode kao i svaki drugi organski ili anorganski entitet,

sastavljen od iste mase, istih energija, istih atoma, prožet i vođen istom

silom; u svakom slučaju, cijeli fizički život čovjeka, koliko god složen bio,

znanstveno je određen u cijelom svom sastavu, uređen zakonima kao i sva

druga živa i neživa bića u prirodi. U tom pogledu nema nikakve razlike

između čovjeka i meduze, kapi vode ili zrna pijeska."

Teološka predavanja, predavanja teologa, pastora! Ali ovaj teolog ne govori

tako samo u vezi s fizičkim; on nastavlja: "Duševne funkcije dostupne

znanstvenom promatranju podliježu zakonima jednako strogim kao i tjelesni

procesi; a osjeti koje imamo, kao i predodžbe koje formiramo, jednako su

nam nametnuti prirodom" - molim vas: osjeti i predodžbe! - "kao i živčani

procesi koji vode do osjećaja užitka i boli. To su jednako mehaničke

predodžbe kao i one parnog stroja."

Vidite, duša klizi u ruke prirodoslovca, a teolog zadržava samo stare teološke

prazne izraze, za koje nudi fraze; jer posljednje stranice, posljednja

predavanja, sada se sastoje samo od fraza, omatajući ono što se raspravljalo

u teološke prazne fraze. Ali on ipak ukazuje na stav, zašto je danas tako

velikodušan u svojoj predaji objekata. I tu se uočava vrlo čudan stav: vidite,

kaže on, teolozi moraju djelovati kao on, mora se čak ići i dalje, kaže on:

"Ovo prirodno zakonsko određenje čovjeka utječe ne samo na njegove fizičke



101 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

funkcije, već i na njegove duhovne. To je ono što smo mi teolozi oduvijek

odbijali priznati" - samo što je on to nadišao, uzdigao se na višu razinu, sada

to priznaje - "jer smo pomiješali znanstveni koncept duše s teološkim i bojali

se neugodnih posljedica za vjeru."

Ali sada je došao do točke u kojoj se više ne boji neugodnih posljedica za

vjeru, što i priznaje! Tada kaže: "Ali one nastaju upravo kada se ne dopusti

znanosti da dođe do svog punog zaključka". Pa sada kaže: prepustimo se

sada ovoj znanosti, inače će imati neugodne posljedice! Inače će ova znanost

imati odvratne posljedice! I onda ga hvatamo kako izuzetno briljira: "jer će se

tada izgubiti povjerenje mislećih ljudi".

Eto vam čemu veliki teolog danas teži! Kroz sve ove putove koje sam vam

danas opisao - one najbolje - ljudi su došli do onih osjećaja s kojima nam se

obraćaju kada govorimo o duhovnom; to ne treba pobrkati, i onda sigurno ne

koristiti istinsku unutarnju snagu duše koja bi mogla biti temelj duhovnog

uvida! - Vidimo: ako ljude uhvatimo u onome što danas prožima njihovo

najdublje biće, recimo, ako takve stvari ne preskačemo bezobzirno, onda se

ljudi danas pokazuju izvanrednima. O tome moramo imati jasan uvid. Na

temelju tih jasnih uvida ne bismo se trebali čuditi što, kada takve misli

njeguju oni koji su službeno pozvani na vjerski, duhovni odgoj čovječanstva,

teško nam je pozicionirati se u svijetu s radikalno suprotnim.

Moramo se neprestano podsjećati na cilj kojem zapravo služimo unutar

cijelog konteksta čovječanstva, suprotstavljajući se zavodljivim mislima

čovječanstva koje danas dolaze sa takvih strana, onim mislima koje jedino

mogu biti plodonosne. I takva misao nas uvijek može uzdići, čak i u najjačoj

depresiji, i ponovno nas učiniti jačima. Takva misao je apsolutno važna u

svakoj sekundi našeg života, i važno je da se znanošću duha bavimo na

način da se on što manje otkriva u našim vanjskim životima, već da je

upijamo tako snažno i intenzivno da, čak i suočeni s kušnjama koje nam

nameće, imamo snage reći si: moraju biti tamo! - Budući da nas je naša

karma dovela do toga, želimo prihvatiti i sve što nam ona može nametnuti

kao kušnju. Jer suprotstavljene sile u svijetu znanosti duha danas je

nevjerojatno teško prevladati, a ljudi su toga u osnovi nesvjesni. Jer,

naravno, taj čovjek ne sluti što je uistinu bit mišljenja i osjećaja, a što se

može otkriti tek kada se iz znanosti duha stekne jasan uvid u potpunu

pogubnost i destruktivnost takvog mišljenja - čovjek nema pojma o svemu

tome! Stoga mu se ne može pripisati nikakva krivnja, ne može ga se

zanemariti, već se takva činjenica mora prihvatiti sasvim objektivno, poput

potresa, poput vulkanske erupcije, koje također imaju destruktivan učinak

na ljude - iako na malom području - vanjskim fizičkim sredstvima. Ali ovaj

čovjek zaista ne može misliti. I stoga je on samo primjer važnih ljudi u naše

vrijeme koji ne mogu misliti. Ne može misliti! Zamislite da kaže: Ljudsko

tijelo prirodno predajemo prirodnoj znanosti, nema drugog načina; jer što



102 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

bismo mi teolozi trebali učiniti s njim? Ne možemo ispitivati tijelo, zar ne? -

Da, ako netko istinski ispituje duh, taj duh sudjeluje u konstrukciji tijela i

stoga se tijelo ne može odvojiti i dati ga, kao što je objašnjeno na

jučerašnjem javnom predavanju, o tome ovaj čovjek nema pojma. On daje

tijelo; ali daje i dušu - jer se praktički osjeća kao parni stroj - on samo, kako

izričito kaže, za teologiju zadržava, 'čovjeka slobode'. Ali sada, nakon što je

zadržao čovjeka slobode, on sa sigurnošću kaže: 'Čovjek prirode', kao

sastavnica prirode, gubi svoju neovisnost i slobodu; sve što doživljava, sve

što pati, mora trpjeti apsolutno prema zakonu prirode.

Dakle, čovjek gubi tu slobodu kroz svoju prirodu. A sada promislite što ovaj

teolog zapravo još uvijek zadržava! Prvo kaže: čovjeka prirode, on daje

prirodi, i za sebe zadržava čovjeka slobode; ali onda navodi: čovjek prirode je

takav da, kao sastavnica prirode, gubi svoju neovisnost i slobodu, i "sve što

doživljava i pati, mora trpjeti apsolutno prema zakonu prirode". Sada mu

uopće ništa ne preostaje! Stoga ne čudi što tada govori samo u frazama. Ali

dobri čovjek toga nije svjestan, i on je tipičan primjer kako najvažniji ljudi

danas nisu svjesni diskontinuiteta misli koji danas postoji. Čovječanstvo je

doista dostiglo stupanj razvoja gdje ono što se podrazumijeva pod

razmišljanjem o fizičkom životu mora biti oplođeno onim mislima koje se

također odnose na duhovni svijet; inače će te misli koje se odnose na fizički

svijet biti prekinute u svakoj točki, jer ljudi koji danas imaju riječ, nisu

upoznati ni s najjednostavnijim činjenicama odnosa u svijetu.

Znamo da se čovječanstvo danas nalazi u prijelaznom razdoblju. Ne

govorimo u površnom smislu u kojem se sada govori o prijelaznim

razdobljima, već u drugom smislu. Nalazimo se upravo u tim prijelaznim

razdobljima u kojima su stari atavističko vidovnjački instinkti izumrli i u

kojima se mora postići svjestan ulazak u duhovne svjetove. To je činjenica

očita duhovnom istraživaču. Ali te stare atavističko vidovnjačke sposobnosti

koje su ljudi posjedovali davale su im i učinkovite misli, ukoliko su im bile

potrebne, u njihovoj kulturnoj epohi. Povijest bilježi samo malo od

veličanstvenih misli koje su kaldejska ili egipatska kulturna epoha

posjedovale u smislu intervencije u ljudski život. Koliko god teško mogu

odoljeti našoj današnjoj kritici, za svoje vrijeme su učinile svoje. Značajne

misli - naše doba mora ponovno steći misli sposobne intervenirati u

stvarnost! Ali to može učiniti samo ako ga oplodi duhovni svijet, baš kao što

su njime bila oplođena davna vremena. Pa ipak, ljudi danas nisu nesvjesno

oplođeni. Stoga mora postojati svijest, ako ljudi žele steći duhovno

znanstveno znanje. Čak i u ovom čovjeku, za kojeg se lako može pokazati da

je pogođen najgorim posljedicama nepromišljenosti našeg vremena, i da

uzrokuje neizmjernu štetu zaražavajući toliko ljudi svojom

nepromišljenošću, ne vidimo ga kao zlonamjernu osobu; čak pred sobom

imamo pronicljivu osobu, naime, onu koja posjeduje upravo onaj uvid koji se

može imati u naše vrijeme ako se na određeni način ne može napredovati



103 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

prema stvarnom duhovnom svijetu, u smislu, kao što sam rekao, i čak ni

ljudi poput Jauresa ne mogu napredovati. Ali čak i ljudi poput ovoga koji je

održao ova religijska predavanja, čak i takvi ljudi, znaju da se čovječanstvo

danas, u određenom pogledu, suočava sa slijepom ulicom, da se ne može

nastaviti s mišljenjem, osjećajem i voljom, na temelju elemenata starih

svjetonazora. I on također zna da je to dovelo do materijalizma u moderno

doba, i zna da se stvari moraju promijeniti. I u osnovi, nije malo radikalan,

jer govori o tome kako je 19. stoljeće dovelo ljude do koncepata poput

sportizma, konformizma i mamonizma. Čovjek govori o svim tim stvarima,

koje su određene tamne strane materijalizma, i sasvim je spreman reći:

sportizam, konformizam i mamonizam, moraju se prevladati.

Ali ono što on govori ostaje samo fraza, jer na kraju prvog predavanja -

čovjek ne može vjerovati svojim očima, čovjek ne može vjerovati svojim

kognitivnim moćima - napisano je sljedeće. Sljedeće danas može reći

značajan, poznat čovjek. Počinje rekavši sasvim ispravno: Sve stvari koje se

događaju treba drugačije vrednovati, "one više ne smiju biti krajnji cilj. Ne

smije više postojati trgovac kojem je zarađivanje novca samo po sebi cilj;

uživanje u životu ne smije više biti sadržaj života; ne smiju više postojati

ljudi koji žive samo za svoje zdravlje."

Dakle, on je vrlo radikalan. Sa stajališta znanosti duha, sigurno nećemo

predlagati tako radikalne stvari; radije ćemo ljude prepustiti njihovoj vlastitoj

slobodi, i znamo da ako razumiju karmu i reinkarnaciju i ostalo što znanost

duha nudi, precizno će pronaći svoj put u životu. Ali ovaj čovjek, koji zna da

su se ljudi doveli u slijepu ulicu, kaže prilično radikalno - sigurno bi se

promijenio kada bi se bavio znanošću duha - da ljudi više ne bi trebali

zarađivati novac, više ne bi trebali uživati u životu, više ne bi trebali živjeti za

svoje zdravlje. Jednom sam došao - ovo je jedan slučaj među tisućama - u

sanatorij kojim je upravljao poznati čovjek; tamo su bili ljudi oboljeli na

živce. Jednom sam vidio gomilu živčano oboljelih ljudi kako marširaju dok

su išli na ručak. Činilo mi se da je najbolesnija, najnemirnija osoba sam

poznati ravnatelj bolnice! Ali sada je naš čovjek, naš teolog, radikalan; kaže:

sadržaj života se mora promijeniti; nitko više ne bi trebao živjeti samo za

svoje zdravlje i tako dalje. Ali sada sljedeće linije: "To znači", kaže, i time

završava svoje predavanje, "da se sve što je do sada učinjeno treba činiti, ali

se treba razmatrati nešto drugačije".

To je reforma života! Zamislite samo, ovo je reforma života od nekoga tko

tako duboko gleda u ono što je nužno: sve mora biti drugačije, to jest, ništa

ne bi trebalo biti drugačije, već o svemu jednostavno treba razmišljati

drugačije: "Te stvari ne bi trebale predstavljati ono najdublje, cilj, najvišu

vrijednost. Njima treba težiti istom energijom, vrednovati" - to jest,

razmišljati o njima - "drugačije važući nego prije".



104 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Pa, ovim stvarima se nema što dodati! Doista je potrebno usmjeriti pozornost

na te stvari; jer se ne mogu naći kod pojedinačne osobe; mogu se naći u

cjelokupnom civiliziranom svijetu. I ono što ljudi doživljavaju u svojim

sudbinama, ne proizlazi ni iz čega drugog nego iz ovog neadekvatnog

mišljenja i osjećanja; to je karma tog manjkavog mišljenja i osjećanja! Na to

se mora usmjeriti pozornost, i barem kao znanstvenik duha, mora se pronaći

mogućnost da se ne sluša ono što danas urla i grmi svijetom, a što se

prepoznaje kao 'najviše vrijednosti' na temelju drugih impulsa; čovjek mora

istinski biti sposoban sagledati ove stvari u tom smislu, ne dopuštajući sebi

da ga zamagle svakakvi osjećaju koji danas vladaju svijetom, i pod čijim se

utjecajem danas izgovara toliko laži; jer te stvari imaju svoj utjecaj. Živimo u

takvoj sferi - već sam to rekao u Zürichu - da ovaj čovjek, koji ljudima

uručuje takve stvari, tako da, dok ga slučaju, te čudovišne misli ulaze u

njihova srca i umove, može reći: "Sadržaj ove male knjige sastoji se od 12

govora koje sam održao prošle zime u..." - sada dolazi grad kojeg neću

imenovati - "pred publikom većom od tisuću ljudi".

Ali - grad je potpuno nebitan - sada ih ima tisuće! To treba shvatiti. I

potrebno je vidjeti svu ozbiljnost i značaj takvog razmatranja.

I nakon što smo mnogo toga dobili od duhovnog svijeta, moramo prepoznati

što to što smo dobili znači za nas; time također prepoznajući da, u

određenom smislu, gledamo u protusliku tog svjetonazora koja danas daleko

više prevladava nego što bi vjerovali. Nažalost, ljudi danas žive previše

nepromišljeno! To je ono što toliko opterećuje dušu: morati gledati tupost

toliko raširenu po cijelom svijetu - oprostite mi što ovo kažem, ali moramo je

jasno prepoznati - tupost u kojoj čovječanstvo živi u odnosu na ono što

djeluje i vodi razvoj čovječanstva. Također moramo steći potrebne nijanse

osjećaja za vrste istina sadržanih u znanosti duha, dopuštajući toj nijansi

osjećaja da izroni iz kontemplacije o onom suprotnom. Važno je, dakle, ne

samo tražiti sve vrste lijepih riječi koje zvuče kao uzvišeni ideali koji se

trebaju predstaviti čovječanstvu; već prije svega prepoznati ono što najbolji

od naših suvremenika ne mogu prepoznati: da se duhovni svijet mora

otvoriti. Postoje dobri razlozi - a zašto je to tako ne može se ovdje objasniti,

jer bi trajalo predugo - postoje dobri razlozi zašto se čovječanstvo stoljećima

opire razumijevanju kršćanstva u duhovnom smislu. U prvim stoljećima

kršćanstva postojala je gnoza. Svi znate: naša znanost duha nije oživljavanje

gnoze, već se gnoza tada trudila postati znanost duha; bila je potisnuta jer

ljudi nisu htjeli vidjeti kršćanske istine u duhovnom svijetlu. Ista tendencija

nastavila se i nakon toga, a ušla je i u nastojanja prirodne znanosti.

Čovječanstvo je također mnogo naučilo stoljećima se boreći protiv

mogućnosti razumijevanja duhovnog. Ali sada je došlo razdoblje u kojem, za

one koji su potpuno uronjeni u našu suvremenu kulturu - koja je

materijalizam, čak i ako to netko ne priznaje - prepoznavanje istinskog

duhovnog svijeta postaje najteže; to jest, ne samo nejasan govor o duhovnom



105 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

svijetu, već perceptivno znanje o duhovnom svijetu. Međutim, moramo si

jasno dati do znanja da je prepoznavanje ovog duhovnog svijeta među

najvažnijim stvarima i da tek tada može doći ostalo - ono što mora doći kao

novi temelj za etičke, socijalne, i druge praktične poretke u životu - kada se

temelji postave kroz znanost duha, kroz prepoznavanje istinskih duhovnih

činjenica i duhovnih entiteta.

Bilo mi je veliko zadovoljstvo što smo se nakon dugo vremena ponovno mogli

okupiti ovdje u St. Gallenu, te sam stoga smatrao da je moj zadatak,

posebno, onome što možete naučiti iz naše literature dodati nešto od onoga

što možda treba izgovoriti, od duše do duše, unutar našeg pokreta, kako bi

se to u pravom smislu moglo razumjeti. Jer unutar našeg pokreta, nije stvar

u tome da kao katekizam upijamo ovo ili ono iz znanosti duha, već u tom da

pronađemo pravi odnos naše duše prema uvidima iz duhovnog svijeta. Tada

znanost duha za nas neće biti samo znanost; tada će za nas uistinu biti put

kroz život, tada će biti hrana za naše duše, ali hrana koja ne potkopava naše

duhovno zdravlje i duhovnu svježinu, već ih potiče na takav način da ćemo

se, unatoč svim otporima vanjskog svijeta, čiju smo prirodu danas

djelomično istražili, skladno smjestiti u svijet. Danas sam želio govoriti o

tome kako se duševno treba odnositi prema znanosti duha. I ako je bilo

potrebno predstaviti suvremene pojave koje možda ovako može osvijetliti

samo znanost duha, to je bilo zato što nam samo jasan, precizan uvid u

funkcioniranje svijeta u kojem živimo može omogućiti, čak i kao

sljedbenicima antropozofskog svjetonazora, da pronađemo pravi unutarnji

stav, sklad koji nam je potreban. I iz tog unutarnjeg sklada proizaći će i

sklad u našim životima. I da se taj sklad u našim životima sve više ostvaruje

kroz znanost duha - to je, uostalom, naš duhovno znanstveni ideal. U duhu

tog ideala, danas sam htio dati mali doprinos.



106 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

 Veza između živih i umrlih

Bern, 9. studenog 1916.

Cilj naših duhovno znanstvenih nastojanja je formirati predodžbe o tome

kako mi kao ljudska bića koegzistiramo s duhovnim svjetovima, na sličan

način kao što smo s fizičkim svijetom povezani putem našeg fizičkog tijela,

njegovih iskustava i percepcija. Sada se u našim promišljanjima možemo

osloniti na elemente koji su nam poznati, koji su tijekom godina bili pred

našim dušama. Znamo da je sljedeći svijet, koji leži izvan svijeta osjetilnih

percepcija, prema kojem su usmjereni naši impulsi volje posredovani

fizičkim tijelom, naše djelovanje u fizičkom svijetu, elementarni svijet. Mogao

bi se dati i drugačiji naziv. Jasne predodžbe o tim nadosjetilnim svjetovima

dobivamo samo ako malo proniknemo u njihove osobitosti, ako pokušamo

prepoznati što oni znače za nas same kao ljudska bića. Doista, cijeli naš
život između rođenja i smrti, ali i život koji se proteže između smrti i novog

rođenja, povezan je s našim suživotom s raznim svjetovima koji se šire oko

nas.

Elementarni svijet trebao bi biti ono što se može percipirati samo kroz ono

što nazivamo imaginacija. Stoga se ovaj elementarni svijet može nazvati i

imaginativnim svijetom. U običnom ljudskom životu, slučaj je da, pod

uobičajenim okolnostima, čovjek ne može osvijestiti svoje imaginativne

percepcije iz elementarnog svijeta. To, međutim, ne znači da te imaginacije

nisu tu, ili da u nekom trenutku našeg spavanja ili budnosti, nemamo odnos

s elementarnim svijetom i da od njega ne primamo imaginacije. Te

imaginacije doista kontinuirano i nezapaženo teku u nama. I baš kao što

imamo osjete boje i svjetlosti, te percepcije zvuka, kada otvorimo oči ili

prislonimo uši prema vanjskom svijetu, tako neprestano imamo dojmove

elementarnog svijeta, koji - sada u našem eterskom tijelu - uzrokuju

imaginacije. One se razlikuju od običnih misli po tome što je u običnim,

svakodnevnim ljudskim mislima uključena samo ljudska glava kao

instrument obrade i doživljavanja. U imaginacijama, međutim, sudjelujemo

gotovo cijelim svojim organizmom, naime, našim eterskim organizmom. Te -

možemo ih nazvati nesvjesnim - imaginacije, koje postaju svjesne samo kroz

uvježbanu okultnu spoznaju, neprestano teku unutar našeg eterskog

organizma.

Čak i ako te imaginacije ne ulaze izravno, odmah, u našu svijest u

svakodnevnom životu, one za nas nisu besmislene; zapravo, one su daleko

značajnije za cijeli naš život, od osjetilnih percepcija; jer smo s našim

imaginacijama povezani mnogo intenzivnije, mnogo intimnije nego sa

osjetilnim percepcijama. Kao fizička ljudska bića, primamo malo imaginacija

iz mineralnog carstva. Više imaginacija primamo kroz ono što razvijamo u



107 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

našim interakcijama s biljnim i životinjskim svijetom; ali velika većina onoga

što živi u našem eterskom tijelu kao imaginacije, dolazi iz našeg odnosa s

našim bližnjima i iz svega što slijedi za naše živote iz našeg odnosa s njima.

Doista, u osnovi, cijeli naš odnos s našim bližnjima, cijeli način na koji se

prema njima odnosimo, temelji se na imaginacijama, koje uvijek proizlaze iz

načina na koji pristupamo drugom ljudskom biću. To se, naravno, kao

imaginacije, uopće ne osjeća u običnoj svijesti, kao što sam već naznačio; ali

se osjeća u simpatijama i antipatijama koje igraju tako veliku, tako

sveobuhvatnu ulogu u našim životima, koje razvijamo u većoj ili manjoj

mjeri prema onome što nam se kao ljudima u svijetu približava, u nejasnim

osjećajima, u samo nagoviještenim sklonostima ili averzijama, u svemu što

se zatim razvija u prijateljstvo, u ljubav, koja se može pojačati do te mjere da

vjerujemo da ne možemo živjeti bez ove ili one osobe.

Sve se to temelji na imaginaciji, koja se neprestano izaziva u našem

eterskom tijelu kroz naše interakcije s našim bližnjima. I mi zapravo uvijek

nosimo nešto u svojim životima što nije točno nazvati sjećanjem, jer je to

nešto puno stvarnije od samog sjećanja. Nosimo u sebi ta, recimo, pojačana

sjećanja, imaginacije koje smo primili od svih dojmova ljudi s kojima smo

bili, ali koje i dalje primamo. Sve ih nosimo u sebi, i one u biti čine veliki dio

onoga što nazivamo našim unutarnjim životom - ne unutarnjim životom koji

živi u jasnim sjećanjima, već unutarnjim životom koji se manifestira u

holističkom osjećaju, u holističkom raspoloženju, u holističkom pogledu na

svijet i našu interakciju s njim. Mogli bismo samo hladno proći pored našeg

bližnjeg, živjeti s našim bližnjim u svijetu, ako ne bismo razvili imaginativni

život u našim interakcijama s drugim bićima, posebno s drugim ljudskim

bićima.

Ono što se ovdje pojavljuje, i na što moramo obratiti posebnu pozornost kao

nešto što posebno pripada elementarnom svijetu i našem eterskom životu,

jest ono što nazivamo interesom naše duše za okolinu. To, što prvenstveno

leži u snagama našeg eterskog tijela, osjeća se u činjenici da nas u

određenim slučajevima odmah obuzme interes za neku osobu. Takav interes,

kako se razvija između jedne osobe i druge, temelji se na vrlo specifičnim

odnosima, koji nastaju između jedne eterske osobe i druge i koji uzrokuju

međuigru imaginacija, naprijed-natrag. Živimo s tim imaginacijama i s

interesima, čiji učinak, snagu i tako dalje, često ne možemo objasniti ili

možemo dati samo nejasan prikaz, a na koje vjerojatno ni ne obraćamo

pozornost, jer naš svakodnevni život nije probuđen, već teče više-manje

tupo.

Sa svim tim, pripadamo elementarnom svijetu. Pripadamo ovom

elementarnom svijetu na takav način da zapravo imamo vlastito etersko

tijelo iz ovog svijeta, koje je instrument za komunikaciju s ovim

elementarnim svijetom. Ne samo da uspostavljamo odnose s drugim



108 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

eterskim tijelima koja pripadaju fizičkim bićima poput našeg eterskog tijela,

već smo putem našeg eterskog tijela povezani i s duhovnim bićima

elementarne prirode, a to su upravo bića koja kod nas ljudi, mogu izazvati

imaginaciju, nesvjesnu ili svjesnu. Uvijek smo u odnosu s mnoštvom

elementarnih bića. Ljudska bića se međusobno razlikuju po tome što imaju

odnose, jedni s određenim brojem elementarnih bića, drugi s drugim

elementarnim bićima, ali na takav način da se, naprimjer, odnosi jedne

osobe s određenim elementarnim bićima mogu podudarati s odnosima druge

osobe s istim elementarnim bićima. Samo moramo primijetiti da, iako uvijek

imamo određene odnose s većim brojem elementarnih bića, posebno snažne

odnose imamo s jednim elementarnim bićem, koje je, u određenom smislu,

pandan našem vlastitom eterskom tijelu. Moglo bi se reći da naše vlastito

etersko tijelo ima intiman odnos s određenim eterskim bićem. I baš kao što

naše etersko tijelo - ono što nazivamo našim eterskim tijelom od rođenja do

smrti - razvija svoje posebne odnose s fizičkim svijetom kroz svoju

integraciju u fizičko tijelo, tako i ovo etersko biće, koje je, u određenom

smislu, pandan, antipod, našeg vlastitog eterskog tijela, posreduje u našim

odnosima s cijelim elementarnim svijetom, s okolnim, kozmičkim

elementarnim svijetom.

Dakle, promatramo elementarni svijet kojem i sami pripadamo kroz svoje

etersko tijelo, s kojim smo u odnosu, naime u konkretnim odnosima s

određenim elementarnim bićima. Unutar tog elementarnog svijeta

upoznajemo bića koja su uistinu jednako stvarna bića kao i ljudi, kao

životinje ovdje u fizičkom svijetu, ali koja ne postižu inkarnaciju, već samo

eterifikaciju, čija je najgušća tjelesnost upravo eterska tjelesnost. Kao što se

ovdje krećemo među fizičkim ljudskim bićima, tako se neprestano krećemo i

među takvim elementarnim bićima. Ostala su dalje od nas, ali zauzvrat

imaju odnose s drugim ljudskim bićima; ali određeni broj nam je posebno

blizak, a jedno od njih s nama ima najintimniji odnos i posreduje u našem

općenju s kozmičko elementarnim svijetom.

Mi sami smo takvo biće kao ta elementarna bića, u prvom razdoblju nakon

što smo prošli kroz vrata smrti, kada još nekoliko dana svoje etersko tijelo

nosimo sa sobom. Tada smo, u određenom smislu, i sami postali takvo

elementarno biće. Često smo opisivali ovaj proces prolaska kroz vrata smrti.

Ali što se to detaljnije razmatra, to se dobiju preciznije imaginacije. Jer

dojmovi primljeni odmah nakon što je osoba prošla kroz vrata smrti, žive u

imaginacijama, manifestiraju se kao imaginacije. Sada, preciznije, postaje

jasno da se odmah nakon smrti odvija određena interakcija, između našeg

eterskog tijela i njegovog eterskog pandana. Činjenica da nam se etersko

tijelo oduzima nekoliko dana nakon smrti, u biti je posljedica činjenice da je

naše etersko tijelo, u određenom smislu, privučeno i apsorbirano od strane

ovog eterskog pandana, a zatim postaje jedno s njim, tako da nekoliko dana

nakon smrti, polažemo svoje etersko tijelo, predajući ga, takoreći, njegovom



109 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

eterskom pandanu. Budući da nam naš kozmički pandan odvaja naše

etersko tijelo, nastaju vrlo posebni odnosi između onoga što nam je oduzeto i

drugih elementarnih bića s kojima smo bili u odnosu tijekom života. Ono što

se ovdje pojavljuje jest doista recipročan odnos između onoga što je naše

etersko tijelo postalo zajedno sa svojim pandanom, i drugih elementarnih

bića koja su bila naši suputnici od rođenja do smrti, vrsta recipročnog

odnosa koji bi se mogao usporediti s onim između Sunca i planetarnog

sustava koji pripada Suncu. U određenom smislu, naše etersko tijelo tvori

neku vrstu Sunca sa svojim kozmičkim pandanom, a druga elementarna

bića okružuju ovo Sunce poput neke vrste planetarnog sustava. I kroz tu

interakciju generiraju se one sile koje, na pravi način i kroz spor proces

razvoja, integriraju ono što naše etersko tijelo može unijeti u elementarni

svijet. Ovo, što se obično naziva, apstraktnim izrazom, rastvaranjem, rekao

bih, u biti je učinak sila koje su aktivne u ovom solarno planetarnom

sustavu koji smo ostavili iza sebe. Postupno, ono što smo stekli za svoje

etersko tijelo tijekom naših života, ono što smo prisvojili za ovo etersko tijelo,

postaje član duhovnog svijeta; isprepliće se sa silama duhovnog svijeta, i

mora nam biti apsolutno jasno, da svaka misao, svaka ideja, svaki osjećaj

koji razvijemo, koliko god skriveni ostali, ima svoje značenje za duhovni

svijet, da oni, zajedno s našim eterskim tijelom, kada se njihova veza prekine

prolaskom kroz vrata smrti, ulaze u duhovni svijet i postaju članovi ovog

duhovnog svijeta. Ne živimo uzalud. Plodovi našeg života, kako ih upijamo u

misli koje razvijamo, osjećaje koje doživljavamo, ugrađeni su u kozmos. To je

nešto što moramo upiti u svoje osjećaje, u svoju osjetljivost, ako se u pravom

smislu želimo uključiti u duhovno znanstveni pokret. Jer se ne postaje

duhovnim znanstvenikom samo time što se zna određene stvari, već time što

se osjeća, kroz znanje, unutar duhovnog svijeta, osjećajući se, na vrlo

specifičan način, članom ovog duhovnog svijeta, znajući, u određenom

smislu, da bilo koja misao koju sada njegujemo ima značaj za cijeli kozmos,

jer će u odgovarajućem obliku biti predana ovom kozmosu nakon naše smrti.

Ono što se na opisani način predaje kozmosu, nakon smrti osobe može se

sresti u jednom ili drugom obliku. I mnogi načini na koje su umrli prisutni

za one koji ostaju živi, temelje se na činjenici da eterski čovjek, koji je

zapravo odbačen od stvarne ljudske individualnosti, šalje svoju imaginaciju

natrag živima. Ako je živa osoba dovoljno osjetljiva za to, ili je u nekom

abnormalnom stanju, ili se za to na normalan način pripremila kroz

odgovarajuću duhovnu obuku, tada se utjecaji onoga što je duhovnom

svijetu predala umrla osoba - utjecaji imaginativne prirode - mogu i u osobi

pojaviti na svjestan način.

Pa, nakon smrti ostaje veza između onoga što je istinska ljudska

individualnost, onoga što se odvojilo od eterskog, i između ovog eterskog,

veza koja istinski označava recipročnu interakciju. To se najjasnije uočava

kada se duhovnim treningom postigne stvarna komunikacija s ovom ili onom



110 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

umrlom osobom. Specifična vrsta ove komunikacije tada može biti u tome da

umrla osoba, prvo prenese u svoje etersko tijelo ono što sama želi prenijeti

nama, koji smo još ovdje u fizičkom svijetu. Jer samo prenošenjem toga u

svoje etersko tijelo, upisivanjem toga, takoreći, u njihovo etersko tijelo,

možemo imati percepcije umrlih u onome što se naziva imaginacijama, sve

dok smo ovdje u fizičkom tijelu. Čim netko zaista ima imaginacije, tada -

dopustite mi da upotrijebim ovaj trivijalni, previše realistični izraz - etersko

tijelo umrle osobe je preklopnik. Ne smijemo imati predodžbu da netko treba

imati manje privržen odnos s preminulom osobom jer preklopnik mora biti

prisutan. Kao što se u nama kada osobu susretnemo u vanjskom svijetu,

njen oblik posreduje kroz sliku koju u nama evocira kroz naše oči, tako i ovo

posredovanje kroz etersko tijelo predstavlja nešto slično. Vidimo, da tako

kažem, ono što nam umrla osoba želi prenijeti, dosežući to neizravno kroz

svoje etersko tijelo. Ovo etersko tijelo je izvan njega; ali on je u bliskom

odnosu s ovim eterskim tijelom, tako da ono što živi u njemu može upisati u

ovo etersko tijelo, a mi to tamo možemo čitati kao imaginacije. Naravno, ako

netko duhovno obučen želi s umrlom osobom uspostaviti kontakt na ovaj

način, putem eterskog tijela, to zahtijeva da su uspostavljeni odnosi, bilo u

posljednjem životu između rođenja i smrti, ili iz prethodnih inkarnacija, koji

su tako duboko utjecali na dušu osobe koja još uvijek živi, da imaginacija na

nju može ostaviti dojam. To se može dogoditi samo ako je, na vrlo specifičan,

intenzivan način, postojao izravan emocionalni interes za samu umrlu

osobu. Emocionalni interesi moraju biti posrednici između živih i umrlih,

ako će se odvijati komunikacija, bilo da se to primjećuje ili ne - o potonjem

ćemo slučaju uskoro raspravljati - emocionalni interesi takve prirode da

uistinu nosimo nešto od pokojnika u sebi, da tako kažem, da je pokojnik, u

određenom smislu, oblikovao barem dio našeg vlastitog iskustva. Samo

duhovno obučeni mogu, u određenom smislu, stvoriti zamjenu za to. Mogu

stvoriti zamjenu tako što - to se u početku čini vanjskim, ali se kroz

duhovnu obuku može transformirati u nešto unutarnje - naprimjer,

puštajući da pisanje ili nešto drugo, u čemu živi individualnost pokojnika,

utječe na njih. Ali to može samo ako je stekao određenu praksu u odnosu s

pojedincem koji je prenesen u rukopis, koji živi u rukopisu, ili mora imati

sposobnost suosjećanja s osjećajima fizički preživjelih, dijeljenja njihove boli,

cjelokupnog udjela koji drugi preživjeli imaju u pokojniku. Upijajući te

konkretne osjećaje suosjećanja, koji umrli budi u njegovim voljenima, koji

preživljavaju i ostaju, u svoj vlastiti udio, može pripremiti vlastitu dušu da

čita naznačene imaginacije.

Sada nam mora biti jasno da percepcija ovih imaginacija koje proizlaze iz

eterskog tijela, svakako ovisi o duhovnoj obuci ili nekim drugim okolnostima,

ali da ono što ljudi ne percipiraju, nije zbog toga manje prisutno, i može se

reći: ljudi koji žive ovdje u fizičkom svijetu, nisu okruženi samo

elementarnim silama, kao imaginacijama, koje potječu od fizičkog tijela žive



111 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

osobe, već je naše etersko tijelo stalno prožeto imaginacijama koje upijamo,

čak i ako ih ne primjećujemo, a koje potječu od onih koji su s nama imali

neku vrstu veze, i koji su prije nas prošli kroz vrata smrti. Baš kao što smo

mi, kao fizičko tijelo, povezani sa zrakom koji nas okružuje u fizičkom životu,

može se reći da smo povezani s cijelim elementarnim svijetom, a također i sa

svime u elementarnom svijetu što potječe od umrlih ljudi. Naš ljudski život

nikada nećemo razumjeti ako ne steknemo znanje o tim odnosima. Međutim,

ti su odnosi toliko intimne, suptilne prirode da ih većina ljudi stvarno ne

primjećuje. Ali tko bi porekao da, u konačnici, čovjek između rođenja i smrti

jednostavno nije uvijek isti?

Samo se osvrnite na svoj život i primijetit ćete, čak i ako vam se čini da ste

slijedili dosljedan put, da ste napravili određene promjene u svom životu, da

se dogodilo ovo ili ono. Čak i ako to nije odmah postavilo naš život na

potpuno drugačiji put - što djelomično može biti slučaj - ipak ga je obogatilo

u ovom ili onom smjeru, bilo u njegovim radosnim ili tužnim aspektima, i

dovelo nas u različite okolnosti u ovom ili onom smjeru. Znamo da kada se

preselimo u drugu regiju, možemo ući u drugačije zdravstveno stanje zbog

različitog sastava zraka. Ta različita duševna stanja, u koja ulazimo tijekom

života, proizlaze iz utjecaja elementarnog svijeta, i, u velikoj mjeri, iz utjecaja

koji proizlaze od umrlih s kojima smo prethodno imali odnos. Mnogi ljudi u

životu susreću prijatelja ili nekoga drugog s kime stupaju u ovaj ili onaj

odnos, kome moraju učiniti ovu ili onu uslugu, možda i dati ukor ili kritiku.

Biti povezan s tom osobom zahtijeva utjecaj određenih sila. I svatko tko

prepoznaje okultne veze u svijetu, zna da kada se dvoje ljudi spoje u ovu ili

onu svrhu, ponekad je u to spajanje uključen jedan, ponekad nekoliko, onih

koji su prošli kroz vrata smrti prije nas. Naši životi zbog toga ne postaju

manje slobodni. Nitko tko nije lud neće reći: kako čovjek može biti slobodan

kada je prisiljen jesti? - Isto tako, nije valjano reći: postajemo neslobodni jer

naša duša neprestano prima utjecaje iz elementarnog svijeta na opisani

način. Ali zaista, kao što smo povezani s toplinom i hladnoćom, s onim što

postaje naša hrana, sa zrakom naše okoline, tako smo povezani i s drugim,

elementarnim svijetom, ali prije svega s onim što dolazi od onih koji su umrli

prije nas. I zaista se može reći: čovjekova aktivnost za njegove bližnje ne

prestaje kada prođe kroz vrata smrti, i kroz svoje etersko tijelo, s kojim i sam

ostaje povezan, šalje svoje imaginacije u one s kojima je bio povezan.

Zapravo, ovaj svijet na koji se referiramo je, za naš ljudski život, mnogo

stvarniji svijet od onog koji obično nazivamo stvarnim svijetom, čak i ako, s

dobrim razlogom, ostaje neopažen u svakodnevnom životu. Toliko za danas o

ovom elementarnom svijetu.

Drugo područje, stalno u našoj okolini i kojem pripadamo jednako kao i

elementarnom svijetu, možemo nazvati duševnim svijetom. Naziv nije bitan.

Dok smo budni, stalno smo u kontaktu s elementarnim svijetom. Dok

spavamo, naše tijelo koje leži u krevetu i naše etersko tijelo, povezani su s



112 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

ovim elementarnim svijetom, neizravno, kada smo u 'Ja' i u astralnom tijelu

izvan fizičkog i eterskog tijela. Ali s tim višim svijetom na koji sada mislim, u

najizravnijoj smo vezi; samo što ni ona ne može dosegnuti svijest u običnom

životu. Veza postoji u spavanju, kada je naše astralno tijelo slobodno oko

nas, ali i u budnom životu, iako je tamo veza posredovana silama koje je

fizičko tijelo privuklo k sebi, te stoga nije neposredna. Opet, u ovom svijetu -

nazovimo da duševnim, srednjovjekovni filozofi nazivali su ga nebeskim

svijetom - nalazimo bića koja su jednako stvarna, čak i stvarnija, od nas

tijekom našeg života između rođenja i smrti, ali koja ne trebaju inkarnaciju

u fizičkom tijelu, čak niti inkarnaciju u eterskom tijelu, već u svojoj najnižoj

tjelesnosti žive u onome što smo navikli nazivati astralnim tijelom. U bliskom

smo kontaktu s velikim brojem takvih čisto astralnih bića, kontinuirano

tijekom naših života i nakon naše smrti. Opet, ljudska bića se međusobno

razlikuju po tome što različiti ljudi imaju odnose s različitim astralnim

bićima. Može se dogoditi da dvije osobe imaju odnose sa zajedničkim

astralnim bićima - svaka od njih dalje s drugima - ali obje imaju zajedničke

odnose s jednim ili više astralnih bića.

Sada, mi ljudi, sami pripadamo ovom svijetu, u kojem postoje takva astralna

bića, od trenutka kada smo, nakon prolaska kroz vrata smrti, položili svoje

etersko tijelo. S našom individualnošću, mi smo tada takva bića u duševnom

svijetu, a naša neposredna okolina su bića duševnog svijeta. Tada smo

povezani s onim što je sadržano u elementarnom svijetu na takav način, da

u njemu možemo pobuditi ono što na opisani način izaziva imaginaciju. Ali

elementarni svijet je tada, u određenom smislu, izvan nas; mogli bismo reći i

da je ispod nas. To je više ono što koristimo za komunikaciju s ostatkom

svijeta; međutim, mi sami izravno pripadamo onom svijetu koji smo sada

označili kao duševni svijet. Imamo posla s bićima duševnog svijeta, dakle i s

onim ljudskim bićima koja su prošla kroz vrata smrti i, nakon nekoliko

dana, položila svoja eterska tijela. Kao što neprestano primamo utjecaje iz

elementarnog svijeta, čak i ako to ne primjećujemo, tako neprestano

primamo i utjecaje izravno u naše astralno tijelo iz ovog svijeta duša koji

sada opisujem. Samo izravni utjecaji koje imamo - upoznali smo se s

neizravnim kroz etersko tijelo - izravni utjecaji mogu biti inspiracije.

Sada ćemo razumjeti kakav je utjecaj duševnog svijeta na nas, ako se prvo

ukratko dotaknem kako se taj utjecaj predstavlja duhovno obučenoj osobi

koja je sposobna primati inspiraciju iz duhovnog svijeta. Predstavlja joj se na

takav način da te inspiracije može osvijestiti samo ako može, takoreći, upiti

nešto od bića koje joj šalje inspiraciju, nešto od osobina, životnih sklonosti i

životnog smjera tog bića. Ako duhovno obučena osoba želi razviti svjesne

odnose, ne samo neizravno kroz etersko tijelo, već na ovaj izravan način kroz

inspiraciju s umrlom osobom, tada je nužno da u svojoj duši nosi više od

onoga što se može nazvati interesom, suosjećanjem. Duhovno obučena

osoba mora, u određenom smislu, biti sposobna transformirati se, barem na



113 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

kratko vrijeme, na takav način da preuzme nešto od navika, od prirode bića -

recimo ljudskog bića - s kojim želi stupiti u kontakt. Mora biti sposobna

postati toliko usklađena da može sebi reći: usvajaš njegove navike toliko

potpuno da bi mogao činiti ono što je on mogao činiti u svom vlastitom

smislu, osjećati, osjetiti i htjeti; 'mogao' je ono što je važno! Mogućnost mora

biti prisutna. Stoga se mora moći biti intiman s umrlima. Za duhovno

obučenu osobu postoje mnogi načini za to, pod uvjetom da sami umrli to

dopuste, samo mora biti jasno da se ona bića koja pripadaju ovom svijetu,

koji sada nazivamo duševnim svijetom, zapravo prema svijetu odnose na

potpuno drugačiji način nego mi ljudi ovdje u fizičkom tijelu, te da stoga

postoje vrlo posebni uvjeti za općenje s tim bićima, a time i vrlo posebni

uvjeti za općenje s umrlima sve dok su u svom astralnom tijelu, odnosno

samo astralna bića. Može se obratiti posebna pozornost na određene

aspekte. Ono što mi ljudi razvijamo ovdje za svoje živote u fizičkom tijelu

kroz određene odnose s drugim ljudima, koji se javljaju upravo kroz

zemaljski život, za umrle je to sasvim druga vrsta interesa. Ovdje na Zemlji

razvijamo simpatije i antipatije, i budimo sasvim jasni u vezi s tim: takve

simpatije i antipatije, kako ih razvijamo dok živimo u fizičkom tijelu, pod

utjecajem su naše egzistencije, posredovane upravo fizičkim tijelom i

njegovim okolnostima. Na njih utječe naša taština, naš egoizam. Budimo

jasni oko toga koliko tih odnosa razvijamo s ovom ili onom osobom iz taštine,

egoizma i drugih stvari koje su ukorijenjene u našem fizičkom životu na

Zemlji. Volimo ljude, mrzimo ljude. Svakako se ne zamaramo previše

razlozima naše ljubavi i mržnje, našim simpatijama i antipatijama; štoviše,

često izbjegavamo previše brinuti o tim simpatijama i antipatijama, iz

jednostavnog razloga što bi se obično pojavilo nešto prilično neugodno. Kad

bismo istraživali činjenicu da ne volimo ovu ili onu osobu, naprimjer,

ponekad bismo morali sebi pripisati toliko predrasuda, taštine i drugih

karakteristika da se bojimo sebi pripisati takve stvari. I tako ne uspijevamo

sebi razjasniti zašto mrzimo ovu ili onu osobu. Ali s ljubavlju je, uostalom,

često prilično slično. Ali to dovodi do razvoja interesa, simpatija i antipatija

koje zapravo imaju značaj samo za naše zemaljsko postojanje. Ali mi

djelujemo na temelju svega što se razvija kao interesi, i organiziramo svoje

živote na temelju svega što se razvija.

Bilo bi sasvim pogrešno kada bismo vjerovali da umrli mogu imati jednakog

udjela u prolaznim interesima, simpatijama i antipatijama, koje nastaju pod

utjecajem našeg fizičkog zemaljskog života kao što to činimo ovdje na Zemlji.

Umrli zaista smatraju potrebnim te stvari promatrati iz potpuno drugačije

perspektive. A ako se zatim dalje pitamo kako na nas u našem sudu o

bližnjima utječu naši subjektivni osjećaji, ono što leži u našem vlastitom

interesu, naša taština, naš egoizam i tako dalje, ne smijemo vjerovati da

umrla osoba može imati interes za naše odnose s drugim ljudima te vrste i

za sve postupke koji proizlaze iz takvih interesa. Ali s druge strane, ne



114 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

smijemo vjerovati da umrli ne vide ono što živi u našoj duši. To zaista živi u

našoj duši. Umrli to vide, umrli sudjeluju u tome; ali umrli vide i nešto

drugo; imaju potpuno drugačiji sud o ljudima od živih. U određenom smislu,

oni ljude gledaju sasvim drugačije. I jedna stvar je posebno važna: kako

umrli vide ljude ovdje na Zemlji. I nemojmo vjerovati da umrli nemaju živo

zanimanje za ljude. Imaju, jer je svijet ljudi dio cijelog kozmosa; naš život je

dio njega. I baš kao što smo mi zainteresirani za podređene oblasti u

fizičkom svijetu, tako su i umrli intenzivno zainteresirani za svijet ljudi i

šalju svoje impulse u njega; djeluju u svijetu kroz žive. Upravo smo dali

primjer kako umrli nastavljaju djelovati nakon što su prošli kroz vrata smrti.

Ali umrli jednu stvar iznad svega vide jasno. Vidi osobu koja slijedi impulse

mržnje, koja mrzi ovu ili onu osobu iz čisto osobnih namjera; umrli to vide.

Međutim, umrli, prema svom načinu gledanja i onome što mogu znati,

moraju percipirati kako, naprimjer, Ahriman potiče osobu da se prepusti

mržnji; umrli vide Ahrimana kako djeluje na osobu. To je bitno: umrli vide

ljude u vezi s ahrimansko-luciferskim svijetom. Dakle, za umrle nestaje ono

što često potpuno boji naš sud o ljudima. Vidimo ovu ili onu osobu koju

moramo osuditi na ovaj ili onaj način; pripisujemo im ono što smatramo

prijekornim u njima. Umrla osoba ne krivi izravno osobu, već promatra kako

je osoba zavedena Ahrimanom ili Luciferom. To dovodi do onoga što bismo

mogli nazvati prigušivanjem oštro diferenciranih osjećaja koje imamo prema

ovoj ili onoj osobi tijekom našeg fizičkog zemaljskog života. Za umrlu osobu

to je mnogo više stvar općenite ljubavi prema čovječanstvu. Nemojte misliti

da to sprječava umrlu osobu da kritizira, odnosno da vidi zlo na pravi način.

Ona ga vidi; samo ga može pratiti do njegovog početka, do njegovih stvarnih

unutarnjih veza.

Ali sve što sam ovdje opisao, također znači da obučena osoba može svjesno

pristupiti umrloj osobi samo ako se istinski oslobodi osobnih osjećaja

simpatije i antipatije prema pojedincu, ne dopuštajući svojoj duši da postane

ovisna o osobnim osjećajima simpatije i antipatije. Jer samo promislite: neki

obučeni vidovnjak pristupio bi umrloj osobi, tko god to bio, tako da bi te

inspiracije ušle u njegovu svijest, a ta živa osoba bi je progonila s posebnom

mržnjom, mržnjom koja ima svoje podrijetlo samo u osobnim odnosima. -

Da, baš kao što svojim rukama izbjegavamo vatru, tako i umrla osoba

izbjegava osobu koja može tako mrziti na takav način iz osobnih razloga! Ne

mogu im prići jer mržnja na njih djeluje poput vatre. Da bi se stupilo u

svjesne odnose s umrlima, mora se, poput njih, moći na određeni način

odvojiti od osobnih simpatija i antipatija. Stoga ćete također shvatiti da cijeli

odnos između umrlih i živih, ukoliko se temelji na inspiracijama, koje su,

čak i ako se ne primjećuju, uvijek tu, koje uvijek žive u astralnom tijelu

čovjeka, tako da čovjek također ima izravan odnos s umrlima, ovisi o načinu

na koji smo usklađeni sa svojim životima ovdje na Zemlji. Ako smo

neprijateljski raspoloženi prema drugim ljudima, ako nemamo interesa i ne



115 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

sudjelujemo u svijetu naših bližnjih, posebno ako nemamo nepristran

interes za svijet bližnjih, tada nam se umrli ne mogu približiti, bez obzira na

to što to žele; ne mogu pravilno ući u naše duše, ili, ako je potrebno, to im je

posebno otežano, i to mogu učiniti samo uz patnju i bol. Ovaj suživot umrlih

sa živima je, općenito, prilično kompliciran. Ali iz ovoga možete vidjeti da,

inspirirajući žive na fizičkoj razini nakon smrti, čovjek ima i izravan utjecaj i

izvan vremena kada je prošao kroz vrata smrti. I sasvim je istina da su oni

koji žive na Zemlji u bilo kojem trenutku, posebno u pogledu svojih

unutarnjih navika, načina razmišljanja, načina na koji se osjećaju i njihovih

sklonosti, intenzivno ovisni o onima koji su umrli prije njih ili s kojima

uspostavljaju neku vrstu odnosa čak i nakon smrti - što se može dogoditi

pod određenim okolnostima, ali je teže.

Određeni dio svjetskog poretka, ljudskog napretka, u potpunosti se temelji

na umrlima koji inspiracijama utječu na živote na Zemlji. Doista, u ljudskim

instinktima leži slutnja tog utjecaja, spoznaja da to mora biti tako. A to se

može vidjeti kada se uzme u obzir kakav je život bio nekoć, koji sada

izumire, jer čovječanstvo, tijekom razvoja, napreduje prema sve drugačijim,

novim oblicima života. U prošlosti su ljudi imali veći osjećaj za stvarnost

duhovnih svjetova i mnogo veći osjećaj za potrebe života u cjelini; znali su da

živi trebaju umrle, da im trebaju impulsi umrlih, čak i u njihovim navikama.

Što su radili? Sjetite se ranijih vremena, kada je u širokim krugovima života

bilo uobičajeno da sin preuzme očev zanat, da sin nastavi raditi na isti

način. Kad je odavno bio mrtav, veza se stvarala kroz fizički svijet, tako što je

sin ostao na putu oca, tako da je postojao odnos između aktivnosti sina i

aktivnosti oca, te je otac u sinu mogao nastaviti raditi. Velik dio života

temeljio se na tome. I kada cijele klase pridaju veliku važnost održavanju

ovoga ili onoga unutar klasa, ili unutar obitelji tih klasa, to se temelji na

osjećaju nužnosti: životni stilovi onih koji su bili prije moraju prožimati

životne stilove onih koji su došli poslije, ako su ti životni stilovi onih koji su

bili prije sazreli do te mjere da iz njih izlaze tek nakon što dotični pojedinci

prođu kroz vrata smrti; jer tek tada sazrijevaju.

Te stvari prestaju, kao što znate, kako ljudska rasa napreduje, i može se

vidjeti kako se približava vrijeme u kojem ta nasljeđa, konzervativni uvjeti,

više neće igrati ulogu. Fizičke veze više neće moći postojati na isti način kao

prije. U tu svrhu, međutim, ljudi tim više moraju iz duhovno znanstvenih

uvida izvući ono što stvari dovodi u svijest, kako bi se čovjek svjesno mogao

povezati s onim navikama ranijih vremena s kojima se mora računati kako

bi život mogao dalje napredovati. Sada živimo u prijelaznom razdoblju od

početka petog post atlantskog razdoblja, s kojim je više-manje ušao kaos. Ali

u kasnijim vremenima će se ponovno pojaviti uvjeti kada ćemo se, kroz

prepoznavanje duhovno znanstvenih istina, povezati s onim ranije na mnogo

svjesniji način. Neki ljudi su to već učinili nesvjesno, instinktivno. Ali ono što

je danas još uvijek instinktivno, mora se transformirati u svjesno. Čovjek na



116 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

to ne obraća pažnju, ali svatko tko može duhovno proučavati povijest

primijetio bi, kada bi se usredotočio na stvarne uvjete, a ne užasne

apstrakcije koje prevladavaju upravo u krugovima prosvijetljenih, da ono što

se uči u jednom dobu ima karakter povezivanja, takoreći, nesvjesnog i

instinktivnog, s onim što pokojnici puštaju da dotječe u sadašnjost. Kad se

shvati kako istinski proučavati velike pedagoške ideje koje su u jednom dobu

širili nositelji pedagogije - pravi, a ne šarlatani - tada će se vidjeti da te

temeljne pedagoške ideje proizlaze od onih koji su umrli prije određenog

vremena, koji dopuštaju da njihove navike teku.

Dakle, umrli imaju mnogo intimniji suživot s ljudima; jer ono što ulazi u

astralno tijelo dopire još dublje u unutarnje biće nego ono što ulazi u etersko

tijelo. Umrli istinski imaju intimniju zajednicu s čovjekom nego što imaju

eterska tijela ili bilo koja druga elementarna bića. Iz ovoga, međutim, možete

vidjeti da je razdoblje koje slijedi nakon ljudskog života uvijek određeno

razdobljem koje mu prethodi, da razdoblje koje mu prethodi nastavlja živjeti

dalje unutar razdoblja koje mu slijedi. Jer, koliko god to čudno zvučalo, tek

nakon svoje smrti postajemo dovoljno zreli da izravno utječemo na druge

ljude, radeći na njihovom unutarnjem biću. Ono što ne bismo trebali činiti u

životu: nametati vlastite navike drugoj osobi koja je odrasla - mislim sada

duhovno, a ne politički - ipak je ispravno i odgovara uvjetima kontinuiranog

razvoja čovječanstva nakon što smo i sami prošli kroz vrata smrti. Te se

stvari događaju, uz sve ostalo što je sadržano u progresivnoj karmi i općim

zakonima inkarnacije. A ako pitate o tajnim razlozima zašto ljudi, recimo,

sada čine ovo ili ono, naći ćete u mnogim stvarima - iako ne u svima - da to

rade zato što određeni impulsi teku od onih koji su umrli prije dvadeset ili

trideset godina, ili koji su umrli još ranije. To su tajnovite, ali konkretne veze

između fizičkog i duhovnog svijeta. Jer nešto sazrijeva, u onome što nosimo

kroz vrata smrti, ne samo za nas same, već i za ostatak svijeta. Ali tek u

određenom trenutku postaje istinski zrelo da utječe na druge. I također

postaje sve zrelije. I molim vas da sada primijetite da ne govorim o vanjskim

stvarima, već o unutarnjoj, stvarnoj duhovnoj aktivnosti. Ako se netko sjeća

navika preminulog oca ili djeda i provodi te navike iz sjećanja na fizičkoj

razini; to nije ono što mislim; to je nešto drugo. Zapravo mislim na

inspiracije, neprimjetne običnoj svijesti, koje se osjećaju unutar navika,

unutar našeg najintimnijeg karaktera. I velik dio našeg života temelji se na

činjenici da se čak nalazimo prisiljenima osloboditi, tu i tamo, od

dobronamjernih utjecaja koji dolaze od umrlih. Da, i određenu unutarnju

slobodu postižemo tako što se moramo osloboditi utjecaja u jednom ili

drugom smjeru. Unutarnje duhovne borbe, čiji uzrok ljudi često ne znaju,

postaju razumljive se razmatraju u svijetlu koje proizlazi iz takvih uvida. Ako

bi netko želio upotrijebiti trivijalan izraz, mogao bi reći: prošlost tutnji, duše

prošlosti zaista tutnje u nama.



117 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

To su jednostavno istine, koje vidimo duhovnom kontemplacijom. Međutim,

ljudi, posebno u suvremenom životu - nije uvijek bilo tako, kao što zna

svatko tko je duhovno proučavao povijest - imaju poseban odnos prema tim

istinama: boje ih se, boje se prepoznati istine; imaju beznadan strah, ne

svjesni strah, već nesvjesni strah. I taj nesvjesni strah od prepoznavanja

vlastitog mjesta u svijetu, od tajanstvenih veza, ne samo između duše i duše

ovdje u svijetu, već između duše i duše, ovdje i u drugom svijetu, koči ljude.

To je dio onoga što ih instinktivno drži podalje od znanosti duha. Boje se

upoznati stvarnost. Jednostavno ne slute kako se, ne želeći upoznati

stvarnost, miješaju u cijeli tijek svijeta, i, naravno, remete, prije svega, život

koji se mora živjeti između smrti i novog rođenja, gdje se ti odnosi moraju

uzeti u obzir.

Još zrelije - ono što se razvija postaje sve zrelije - jest ono što živi u nama

kada to više ne mora biti samo inspiracija, već kada može biti intuicija, u

smislu u kojem koristim tu riječ u 'Kako se stječe uvid u više svjetove?'. Ali

intuicija može postojati samo u biću koje ima, recimo tako, 'duhovno tijelo',

da upotrijebimo paradoksalni izraz. Čovjek može intuitivno djelovati u tom

smislu na druga bića, uključujući i ona koja su još uvijek utjelovljena ovdje

u fizičkom životu, samo kada je odložio svoje astralno tijelo, kada sam u

potpunosti pripada duhovnom svijetu, odnosno desetljećima nakon svoje

smrti. Tada na druge ljude može djelovati putem intuicije, ne više samo,

kako sam opisao, putem inspiracije. Tek tada duhovno djeluje kao 'Ja', koje

je sada u duhovnom svijetu, u 'Ja'. Prije je putem inspiracije djelovao u

astralno tijelo, ili neizravno kroz etersko tijelo, u etersko tijelo čovjeka. Kao

'Ja', netko tko je desetljećima mrtav, također može djelovati i izravno, i

naravno, posredovanjem drugih. A tada je čovjekova individualnost sazrela,

ne samo da bi se uživjela u navike ljudi, već čak i u njihove stavove! Možda

je to za današnji osjećaj, pun predrasuda, čak i neugodna, prilično

nesimpatična istina; ali to je istina. Naši stavovi, koji nastaju unutar našeg

'Ja', stalno su pod utjecajem onih koji su odavno umrli. U našim stavovima

žive oni koji su odavno umrli. To, međutim, odražava kontinuitet razvoja iz

duhovnog svijeta. To je nužnost; inače bi se nit stavova neprestano kidala.

Oprostite mi što u ovom trenutku ubacujem nešto osobno; ali ovaj osobni

element ubacujem u potpunosti, rekao bih, iz objektivnih razloga, jer samo

kroz konkretno promatranje takva istina može postati u potpunosti

razumljiva. Nitko zapravo ne bi trebao predstavljati stavove kao svoja osobna

mišljenja, ma koliko iskreno ona bila stečena. Stoga nitko tko na tlu

okultizma stoji potpuno iskreno, tko je iskusan u stvarima znanosti duha,

neće svijetu nametati svoja mišljenja. Naprotiv, učinit će sve da izbjegne

izravno nametanje svog mišljenja svijetu; jer ono što je stekao kao svoje

osobno mišljenje pod utjecajem vlastitih dispozicija, moći će imati učinak tek

30 ili 40 godina nakon njihove smrti. Tada djeluje na način da dopire do

duša istim putevima kojima impulsi duhova vremena, Arhaja, dopiru do



118 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

duša. Tada je sazrelo do točke u kojoj može istinski djelovati, u skladu s

objektivnim tijekom stvari. Stoga je nužno da onaj tko stoji na tlu okultizma

izbjegava stvaranje osobnih prozelita, regrutiranje sljedbenika za svoje

mišljenje.

Ono što je danas općenito uobičajeno, da netko, nakon što je formirao svoje

mišljenje, ne može ga dovoljno brzo širiti, to je nešto čemu istinski praktični

duhovni znanstvenik ne bi mogao težiti. I ovdje dolazim do osobne poante:

nije doista slučajnost, već nešto nužno povezano s mojim životom, da nisam

započeo zapisivanjem svojih stavova i njihovim prenošenjem svijetu, već sam

napisao 'Goetheov svjetonazor' u potpunosti u duhu i smislu Goetheovog

svjetonazora, kako se ne bih povezao s živom osobom. Čak i ako je netko

sam ta živuća osoba, to mu nikada ne bi moglo dati pravo opravdanje za

podučavanje znanosti duha u mjeri u kojoj to pokušavam učiniti; naprotiv,

to je nužna karika za potpuno uranjanje u objektivni tijek svjetskog razvoja.

Dakle, nisam napisao svoju epistemologiju, već Goetheovu epistemologiju,

epistemologiju Goetheovog svjetonazora i tako dalje. Iz ovoga možete vidjeti

kako se, u određenom smislu, ljudski razvoj nastavlja, koliko zrele postaju

stvari koje ljudska bića ovdje stječu, ne samo za vlastiti život dok napreduje

putem karme, već i kako postaju sve zrelije za svijet, i kako nastavljamo

utjecati na svijet, kao što smo nakon nekog određenog vremena dovoljno

zreli da šaljemo imaginacije, a nakon daljnjeg vremena i inspiracije, u navike

ljudi. Tek nakon još duljeg vremena spremni smo i dovoljno zreli da šaljemo

intuicije u najintimnije aspekte ljudskog života, u naše stavove. Ne bismo

trebali vjerovati da naši stavovi nastaju ni iz čega, ili da se u svakom dobu

iznova pojavljuju. Oni rastu iz tla u kojem je ukorijenjena naša duša, što je,

međutim, identično djelovanju davno preminulih ljudi.

Vjerujem da kroz poznavanje ovakvih činjenica, ljudski život mora istinski

iskusiti obogaćivanje koje mu je potrebno, s obzirom na cjelokupni karakter i

značenje našeg sadašnjeg doba i bliske budućnosti. Mnogo toga starog je

trulo, a nove stvari se moraju razviti, kao što sam često objašnjavao.

Međutim, čovječanstvo ne može ući u ovaj novi svijet bez impulsa koje mu

daje znanost duha. Radi se o osjećajima prema kozmosu, kojima pristupamo

kroz znanost duha, odnosno, naš život je drugačije oblikovan nego prije,

postaje drugačiji nego što je bio prije. Kroz znanost duha, ono u čemu se

uvijek nalazimo mora za nas oživjeti, što je, međutim, čovječanstvo pozvano

spoznavati, sve svjesnije, razvijajući se tijekom petog, šestog i sedmog post

atlantskog kulturnog razdoblja, još uvijek tijekom vremena Zemlje.

Želio sam danas prenijeti ove stvari, koje su povezane s obogaćivanjem i

oživljavanjem čovjekovog osjećaja za svijet, s njegovim dubljim stajanjem u

životu; to je ono što sam želio pobuditi u vašim srcima, sada kada smo se

ponovno mogli sastati nakon nekog vremena, i nadam se da ćemo se ovdje

moći češće sastajati kako bismo raspravljali o sličnim stvarima, kako bi se



119 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

kroz naše duše mogao ostvariti razvoj čovječanstva, ono čemu teži znanost

duha.



120 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

 Odnos ljudi s duhovnim svijetom

Zürich, 3. prosinca 1916.

Iz jučerašnjeg javnog predavanja mogli ste vidjeti kako su duhovni svijet, u

kojem postojimo između smrti i novog rođenja, i fizički svijet, isprepleteni,

baš kao što su, u biti, duhovni i fizički svijet isprepleteni i u našem

takozvanom fizičkom životu između rođenja i smrti. Mi sami sebi dajemo

smjer, da tako kažem, kako se roditi s određenim karakteristikama, time što

smo između smrti i novog rođenja povezani s onim što se događa ovdje u

fizičkom svijetu i s nasljednom strujom koja u konačnici vodi do našeg

rođenja.

Sada možemo cijeli razvoj, koji smo jučer ispitali više izvana, razmotriti nešto

više iznutra, pokušavajući pred naše duše iz određene perspektive postaviti

vezu između čovjeka i duhovnog svijeta. Između rođenja i smrti živimo ovdje

u fizičkom svijetu. Taj fizički svijet poznajemo kroz naše osjetilne percepcije.

To je trivijalno, gotovo je nepotrebno reći: da nemamo osjetila, ne bismo

mogli ništa znati o našoj vezi s fizičkim svijetom. Ali sve što posreduje našu

vezu s fizičkim svijetom kroz naša osjetila, prirodno se odvaja od nas kada

prođemo kroz vrata smrti, tako da jednostavno možemo reći: između rođenja

i smrti, naš je zadatak upoznavanje fizičkog svijeta. Ugrađeni smo u ovo

fizičko tijelo kako bismo se kroz njega upoznali s fizičkim svijetom.

Sada, mi nismo članovi samo fizičkog svijeta, već smo članovi i duhovnih

svjetova. Najbliži duhovni svijet, koji u određenom smislu graniči s našim

fizičkim svijetom, jest onaj koji smo navikli nazivati - je li taj izraz prikladan

ili ne, manje je važno - eterskim svijetom, također i elementarnim svijetom.

Ovaj elementarni svijet je u početku ljudima nepoznat, budući da žive u

fizičkom svijetu. To je prvi nadosjetilni svijet. Ali budući da je to prvi

nadosjetilni svijet, nije ništa manje značajan za ljude od fizičkog svijeta, od

osjetilnog svijeta. Čim čovjekovo razumijevanje ovog elementarnog svijeta

svane - što se događa kada može imaginativno percipirati - postaje mu jasno

da je ovaj elementarni svijet jednako bogato naseljen bićima kao i fizički

svijet. Sami ljudi, ukoliko imaju etersko tijelo, pripadaju ovom elementarnom

svijetu. Kao eterska bića, građani su ovog elementarnog svijeta. Međutim,

uvjeti u ovom elementarnom svijetu donekle su drugačiji od onih u fizičkom

svijetu.

Prvo, želio bih napomenuti da percepcija u elementarnom svijetu može

započeti, tek kada se čovjek može potpuno osloboditi onoga što ga čini

zemaljskim čovjekom. To oslobođenje od onoga što ga čini zemaljskim

čovjekom općenito nije teško. Međutim, ljudima je danas teže nego što je bilo

ljudima u pretpovijesna vremena. Svi znamo za pretpovijesnu atavističku



121 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

vidovitost. Ona se uglavnom sastojala u tome da se čovjek može osloboditi

onoga što ga čini zemaljskim čovjekom. Kao zemaljska ljudska bića, samo

smo u vrlo maloj mjeri formirani od čvrste materije. Većim dijelom se

sastojimo od fluida. U trenutku kada se možemo osloboditi onoga što je

čvrsto u nama, kada se osjećamo samo u svom fluidnom stanju, pojava

imaginativnog već može započeti. Tek boravak u čvrstom zapravo nas

sprječava da spoznamo ono što je oko nas kao elementarni svijet kroz

imaginativnu percepciju. Ova imaginativna percepcija, baš kao što je za

čovječanstvo bila izgubljena, će se vratiti. Samo što je izgubljena

imaginativna vidovitost bila neka vrsta nesvjesne, snolike kvalitete. Ono što

će se postupno razviti u našoj petoj post atlantskoj epohi, bit će potpuno

svjesna imaginativna vizija. Ali to će se razviti u čovječanstvu, kroz potpuno

prirodan razvoj.

Ako se vratimo na ono što sam ranije rekao, da je naš odnos prema

elementarnom svijetu drugačiji od našeg odnosa prema običnom fizičkom

svijetu, prvo bih želio navesti jedan primjer koji će to potvrditi: u fizičkom

svijetu, mi formiramo, barem u početku prividno, naše odnose s određenim

bićima, iz slobodnog ljudskog izbora; formiramo naša prijateljstva,

formiramo druge odnose s bićima oko nas. U elementarnom svijetu, u kojem

postojimo kroz naše etersko tijelo, to nije slučaj na isti način, već stojimo,

više-manje, u bližem odnosu s određenim drugim elementarnim bićima

tijekom cijelog našeg života. Stoga, naš odnos kao neovisnih elementarnih

bića - što jesmo kroz naše etersko tijelo - s nizom drugih elementarnih bića

koja nas zapravo prate tijekom cijelog našeg života, možemo doista

usporediti s odnosom Sunca prema planetima koji kruže. Naše vlastito

etersko tijelo je vrsta solarnog elementarnog bića, a prati ga niz elementarnih

bića koja mu pripadaju kao što planeti pripadaju Suncu, tako da ta

elementarna bića zajedno s njim čine neku vrstu sedmostrukosti, baš kao

što planeti čine neku vrstu sedmostrukosti sa Suncem, prema starijim

gledanjima.

Kroz cijeli naš fizički život, između rođenja i smrti, postoji kontinuirana

interakcija između ovih elementarnih pratitelja i nas samih. Ne samo da

naša dobrobit ovisi o načinu na koji se naše elementarno ili etersko tijelo

odnosi prema svojim satelitima, već je i naš odnos prema vanjskom svijetu,

prema određenim vanjskim bićima, posebno prema drugim ljudima,

reguliran međusobnim odnosima između tih satelita i našeg vlastitog

eterskog tijela. U budućnosti će postojati vrsta medicine koja će uzeti u obzir

ovo što sam upravo izrazio. Postojat će medicinsko-fiziološki pristup koji će

odrediti kako se, da tako kažem, jedan ili drugi satelit odnosi prema

eterskom tijelu, i prema tome će se moći procijeniti jesmo li bolesni ili

zdravi. Jer ono što se danas naziva bolešću u istini je samo vanjska fizička

slika onoga što zapravo postoji. U stvarnosti postoji neka nepravilnost u



122 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

onome što sam usporedio s planetarnim sustavom, a bolest je samo odraz te

nepravilnosti.

Moglo bi se reći: oni koji to znaju trebali bi jednog dana danas uspostaviti

učenje o bolesti: evo Rodos, evo pleši! - moglo bi se reći - i okultizam bi ovdje

trebao pokazati svoju umjetnost. Svakako će to učiniti u trenutku kada mu

se noge oslobode, jer ne može plesati sa svezanim nogama; a vezivanje nogu

sastoji se upravo u prisutnosti suvremenog materijalizma, koji je zavladao

cijelom medicinskom znanošću. To se ne može poboljšati time što će jedan ili

drugi učiniti ovo ili ono, već samo kolektivnom voljom većeg broja ljudi koji

istinski provode takvu medicinsku praksu koja omogućuje prodiranje

duhovnih principa u medicinu.

U tom smislu, posebno je važno shvatiti da je Pavao izrekao značajnu izjavu

s razlogom, onim koji se nikada uistinu ne razumije jer ljudi uvijek vjeruju

da su kršćani, dok u stvarnosti nisu. Pavao je objasnio da je grijeh ušao u

svijet kroz zakon i stoga grijeh postoji kroz zakon. U širem smislu, ono što

remeti poredak, postoji kroz zakon. Čak i danas, te se stvari može samo

naslutiti, jer naše materijalističko doba će općenito uvijek vapiti za zakonom

kad god nešto nije u redu, ne znajući da upravo ono što nije u redu dolazi iz

zakona koji su doneseni. Ali, kao što sam rekao, to se može samo naslutiti;

jer će za razumijevanje ovih stvari biti potrebno puno više. Rekao sam: ljudi

samo vjeruju da su kršćani. Jer takvo što kod Pavla čitaju bezbrojni ljudi, ali

malo toga razumiju.

Dakle, budući da smo eterska bića, postojimo u elementarnom svijetu, a u

bliskom odnosu s nama stoji određeni sustav. Taj sustav, odnosno ta

elementarna bića, eterska bića, koja nas prate, također su ona koja, kroz

svoje moći, budući da su raspoređena na određeni način, kada prođemo kroz

vrata smrti, prvo izvlače naše etersko tijelo iz našeg fizičkog tijela i smještaju

ga, a time i samog čovjeka, u elementarni svijet. Ovaj elementarni svijet, kao

što sam već naznačio, može se u potpunosti percipirati imaginativnom

spoznajom. U ovom elementarnom svijetu postoji niz bića koja se mogu

nazvati prirodnim duhovima. Ali odmah su tamo prisutna i sva ljudska bića

koja su izravno fizički prošla kroz vrata smrti, iako samo nakratko, kao što

znamo - samo nekoliko dana. Tada se ono što nazivamo eterskim tijelom

predaje elementarnom svijetu. Polaže se poput drugog leša. Ali ne smije se

vjerovati, da će se ovo drugo tijelo, koje je položeno, naglo uništiti u

elementarnom svijetu. To nije slučaj; naprotiv, ono se doista rastvara, da

tako kažem, u elementarnom svijetu. Ali to raspadanje, ovo stalno

stanjivanje i stanjivanje, ne znači da nije opazivo bićima sposobnim za

imaginativno opažanje. Dakle, prije svega, ovo elementarno tijelo, ovo etersko

tijelo, uvijek je opazivo onome koji je prošao kroz vrata smrti. Čovjek ga je

odložio, ovo elementarno tijelo, i sada živi između smrti i novog rođenja, ali

ostaje u stalnoj vezi s ovim odbačenim eterskim tijelom. Nije kao s fizičkim



123 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

tijelom, s kojim čovjek nema odnos nakon što ga je odložio; s elementarnim

tijelom vrijedi suprotno; čovjek zadržava odnos, i taj odnos koji čovjek ima sa

svojim elementarnim tijelom, sa svojim eterskim tijelom, može se nastaviti i

u fizički svijet.

Sada, ako je osoba svoju dušu ovdje u fizičkom svijetu učinila prijemčivom

stjecanjem elementarne, imaginativne percepcije, tada također može svjesno

održavati vezu u svojim predodžbama - koje se tada, naravno, čine mnogo

suptilnijima od običnih predodžbi - s umrlima. To je svjesna veza s umrlima.

Ali ono što tako postaje svjesno, zapravo je uvijek prisutno nesvjesno, ako je

tijekom života postojao odnos između onoga koji je ostao ovdje u fizičkom

svijetu i onoga koji se uzdigao u duhovni svijet. Pretpostavimo da smo smrću

izgubili voljenu osobu. Znali mi to ili ne - samo oni koji su se otvorili

imaginativnoj percepciji to mogu znati - umrla osoba djeluje kao da, mogao

bih reći, šalje svoju volju u etersko tijelo koje je ostavila, kao u ogledalo, a

ogledalo zauzvrat reflektira zrake natrag nama; umrla osoba djeluje natrag

na žive neizravno, kroz elementarno, etersko tijelo. To je aktivnost koja je, u

određenom smislu, neizravna.

Ako želimo okarakterizirati kako se ta neizravna aktivnost izražava, mogu

reći: unutar naših predodžbi, koje nosimo kroz svijet. Većinom su ljudi,

posebno u našem materijalističkom dobu, svjesni samo predodžbi koje im

prikazuje vanjska fizička stvarnost. Ali među predodžbama koje nosimo kroz

svijet, žive one koje su, da tako kažem, suptilne, tako da nisu izravno

uočljive. Jednostavno na njih ne obraćamo pažnju. Kad bi čovjek bio

naviknut posvećivati intimniju pažnju svom duševnom životu, i kad ne bi

neprestano dopuštao da suptilniji duševni život bude ugušen grubim

predodžbama koje teku iz fizičkog okoliša, vidio bi kako te suptilnije

predodžbe uvijek postoje. A one potječu od onih koji su bili u kontaktu s

nama, koji su prošli kroz vrata smrti prije nas i koji nam, posebno u

početnom razdoblju nakon što su prošli kroz vrata smrti, mogu prenijeti

svoja djela, postupke i misli na opisani način.

Dakle, neko vrijeme i sami nosimo biće umrlog u našim predodžbama, jer

kao eterska bića pripadamo elementarnom svijetu. Ako se govori o monizmu

i želi stajati na tlu stvarnosti, onda bi se moralo prvenstveno govoriti o ovom

monizmu na koji sam upravo aludirao, o mononu, koji nastaje iz interakcije

živih i umrlih. U istini, oni koji su prošli kroz vrata smrti, uopće nisu daleko

od nas. Mnogo su nam bliže nego što se vjeruje.

Sada, kako čovjek proživljava vrijeme između smrti i novog rođenja, on se

sve više razvija, tako da može izravno utjecati na svijet ovdje iz vlastite

perspektive. I od određene točke nadalje, čovjek opaža da, kao utjecaj

umrlih, njihove zrake moći prodiru, takoreći, u naš duševni život. Ali te

zrake, taj izravni utjecaj, ne može izravno utjecati na naš život predodžbi, na

naše misli; već utječu na naše navike, na to kakvi smo, kako se ovdje



124 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

ponašamo, na naše pobude; u njih se ulijeva ono što djeluje iz duhovnih

svjetova i ono što nam dolazi od onih koji su prošli kroz vrata smrti prije

nas. Ali mora nam biti jasno da je takva suradnja između umrlih i živih,

vezana uz mnoge različite uvjete. Umrli se nalaze u okruženju u kojem

postoje bića koja su njihove vrste, odnosno također duševna bića, dakle sva

bića koja pripadaju višim hijerarhijama sve do ljudskih bića, i, budući da

njihovo odbačeno etersko tijelo djeluje kao posrednik, oni također mogu

imati percepcije ljudi koji su, u određenom smislu, zastrti od njih svojim

fizičkim tijelima; ali uz pomoć svog eterskog tijela oni probijaju taj veo. Onaj

tko je prošao kroz vrata smrti podložan je uvjetima pod kojima se živi u

duševnom, u duhovnom svijetu; mora im se podrediti. Pa, trebam istaknuti

samo jednu glavnu točku i shvatit ćete što zapravo mislim pod tim. Znamo:

luciferske i ahrimanske sile djeluju na najrazličitije načine diljem svijeta u

kojem živimo. Kad te luciferske i ahrimanske sile ne bi provodile svoju moć
privlačnosti nad nama, ono što se u ljudima izražava kao pogrešna ili zla

djela jednostavno ne bi postojalo u svijetu. Luciferske i ahrimanske sile

moraju djelovati na ljudska bića i dati im priliku da ih slijede.

Ako ovo istinski razmotrimo, prepoznat ćemo da je čovjek nešto drugačije

biće od onoga što često radimo od njega u svojoj kritici. Kad bismo imali

sposobnost, čak i u fizičkom svijetu, uvijek vidjeti kako luciferski i

ahrimanski element djeluju u njemu, sasvim bismo drugačije sudili o

ljudima. Nije da bismo često bili manje kritični, jer ako bi svoj sud skrenuli s

čovjeka, morali bi se boriti, na protiv čovjeka, već protiv Lucifera i Ahrimana.

Ali bismo bili beskrajno tolerantniji prema ljudima kao prema ljudima. Ovu

toleranciju prakticiraju oni koji žive duševni život tijekom razdoblja između

smrti i novog rođenja, kako prema onim bićima koja su s njima u duhovnom

svijetu, tako i prema onim bićima koja su još uvijek ovdje utjelovljena kao

ljudi u fizičkom životu. I jednostavno je dio prirode onih koji su prošli kroz

vrata smrti da steknu tu toleranciju, da uvijek vide: Lucifer ili Ahriman

imaju ovog ili onoga udjela u osobi. Oni ne kažu: ovo je loša osoba koja

slijedi zle želje - već prozru: Lucifer u njemu igra određenu ulogu. Ne kažu:

ovo je zavidna osoba - već kažu: Ahriman ima toliko i toliko udjela u njemu.

- Tako sudi onaj koji živi gore između smrti i rođenja, jer je to dio njegove

prirode, baš kao što je dio naše prirode, ako smo prirodno zdravi, imati

zdrave oči. Budući da je to dio prirode umrlih, umrle jako boli kada

održavaju vezu koju su uspostavili u fizičkom životu, i ovdje se kod nas

susreću s drugačijim stavom. Pretpostavimo da osjećamo posebnu mržnju

prema osobi koja je također bila u kontaktu s umrlim, iz naših osobnih

antipatija. Tada ta mržnja znači ogromnu bol za umrle, koji mogu biti u

kontaktu s nama. I u bilo kojem trenutku, tu mržnju, poput mača, poput

nazubljenog mača, poput koplja, isukanog protiv nje, umrla osoba prvo mora

prevladati ako nam se umrla osoba, kao što mora, jer ima vezu s nama, želi

približiti.



125 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Dakle, način na koji umrli nastoje utjecati na nas i kako doživljavaju taj

utjecaj, uvelike ovisi o raspoloženju naše duše. Utjecaj se uvijek događa; ali

način tog utjecaja uvelike ovisi o raspoloženju naše duše. Ti izravni utjecaji

umrlih, koje sam opisao, igraju ulogu u našim uobičajenim predodžbama

posuđenim iz naše okoline, u našim osjećajima, u našem temperamentu, u

našim navikama. Međutim, postoji stalna međusobna povezanost između

onoga što se događa u području onih koji su prošli kroz vrata smrti i naših

vlastitih duša.

Ako sada sve ovo razmotrite, reći ćete sebi: ono što nosimo u sebi kao duše,

sadrži složeno djelovanje i potrebno je mnogo da se shvati sve tajanstvene

stvari koje zapravo pulsiraju unutar ljudske duše, sve što pulsira, na takav

način da sama duša ima malo svijesti o tome što tamo pulsira. Ali

cjelokupno raspoloženje duše, njene sposobnosti ili nesposobnosti, ovisi o

tome. Jer sve je to, pak, uvelike određeno našom karmom; to što smo ovdje

dovedeni upravo s tim ljudima, koji onda na nas utječu na način koji sam

opisao, naravno da je povezano s našom karmom u širem smislu.

Imajući to na umu, mora nam biti jasno da naše doba ima istinske, stvarne

čežnje za onim što bi znanost duha trebala donijeti čovječanstvu, ali da se te

stvarne čežnje i danas često zadovoljavaju na najpogrešnije načine. Danas

postoji niz ljudi koji su potpuno prevladali predrasude, koje su ljudi često

imali sredinom, pa čak i posljednjom trećinom 19. stoljeća, da se sve

duhovno može objasniti samo fizičkim, fiziološkim učincima. Ali poluistine ili

četvrtine istine, često imaju mnogo gori učinak od potpunih pogrešaka. A

takve poluistine ili četvrtine istine leže u srži onoga što se danas tako često

naziva analitičkom psihologijom ili psihoanalizom.

Ljudi traže, ali traže pipajući u mraku. Osjećaju da je mnogo toga skriveno u

dubini duše, ali ne mogu se natjerati da istinski naprave korak u duhovni

svijet kako bi otkrili što je skriveno u dubini duše. Što danas kažu

psihoanalitičari? Kažu: kada se osoba ovako susreće s nama u životu,

njezino cjelokupno blagostanje često ovisi ne samo o onome što je u njenoj

svijesti, već o cijelom nizu čimbenika koji se nalaze u nesvjesnom, ispod

praga svijesti. Osoba dolazi, osjećajući depresivno raspoloženje.

Psihoanalitičar vjeruje da se tada mora ispitati što je osoba doživjela možda

prije mnogo godina, što nije u potpunosti obradila kao iskustvo, već je

potisnula u podsvijest. Ali samo zato što je zaboravljeno ne znači da nije

tamo. Psihoanalitičar dobro osjeća da ono što je izronilo iz svijesti nije

izronilo iz stvarnosti; to je jednostavno dolje u podsvijesti. Sada

pretpostavlja: ako se to uspije uvesti u svijest kroz neku vrstu katehizacije,

tada se otkriva što je tamo dolje proždire i nagriza. Polazeći od ovoga -

naravno, ne mogu ovdje raspravljati o psihoanalizi u svim njenim

implikacijama, ali neke želim pokazati - psihoanalitičar sada dosta toga traži

u dubinama duše. U prethodnim godinama, osoba je imala ovaj ili onaj



126 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

životni ideal, ovu ili onu nadu, ovaj ili onaj plan. Nije ih ostvarila, nije ih

mogla ostvariti. Svakako, to je izvan njene svijesti, iz razloga što živi u

sadašnjosti; ali nije izvan stvarnosti njene duše. Tako to proždire, nagriza, a

njena cijela dobrobit ovisi o onome što leži tamo dolje u njenoj svijesti. Osoba

je imala neku vrstu nesretne ljubavi - i to je ono što psihoanalitičari

uglavnom pronalaze, jer se na nju usredotočuju. To je izolirana provincija

svijesti njene duše; borila se protiv toga, više nije u njenoj svijesti, ali

nastavlja djelovati. Psihoanalitičari vjeruju da to i dalje djeluje, posebno

kada su bili prisutni osjećaji ljubavi, a voljena osoba nije bila prisutna, kada

osoba ostaje nezadovoljena. Tada, duboko u dubinama života duše,

psihoanalitičar traži, uz razbijene nade u proljeću života, uz ono što sam

upravo naznačio, 'animalistički mulj' života, ono što se neprestano probija

kao 'animalistički mulj' života, vezu sa svime što čovjek ima kao animalno,

životinjsko biće i što igra ulogu u životu njegove duše. A oni analitički

psiholozi koji idu dalje kažu: ako se prodre sve dalje i dalje, konačno će se

pronaći ono što se u duši uzdiže iz rasnih veza, iz nacionalnih veza i tako

dalje, što u duši igra više-manje nesvjesnu ulogu, ali konačno, na samom

dnu, ono demonsko, najneodređenije, što leži ispod 'animalističkog mulja'.

Ljudi koji su danas posebni pristaše psihoanalize, često tiho nagovještavaju

da se u tim demonskim dubinama nalaze impulsi koji vode do gnoze,

teozofije, antropozofije i slično. Čak i ako se to ponekad naslućuje, rekao bih

pomalo suptilno, ipak se naslućuje. Pročitajte jedan od najnovijih brojeva

'Znanja i života' i ponekad ćete pronaći takve naznake, čak i ako su skrivene

između redaka.

Pa, rekao sam: poluistine i četvrtine istine često imaju gori učinak od

potpunih pogrešaka. Analitička psihologija ukorijenjena je u poluistinama i

četvrtinama, naime, u svojoj potrazi u podsvjesnim dubinama duše. Ali ako

to usporedimo s onim što smo danas istaknuli, da sve stvarnosti koje žive u

dubinama duše djeluju iz carstva umrlih, onda smo vođeni u potpuno

drugom smjeru. Tada nećemo tražiti 'animalni mulj' duše, ili skrivenu

erotiku za neko raspoloženje duše, već ćemo često uzrok raspoloženja duše

morati tražiti u ovoj ili onoj preminuloj osobi, kojoj vlastitim ponašanjem

uzrokujemo teškoće, a te se teškoće izražavaju u činjenici da se određena

nezadovoljstva probijaju u svijest. Ukratko, dobro ćemo učiniti ako na

pobožan i svet način osvijestimo vezu, koja postoji ne samo između našeg

svijeta i apstraktnog, panteistički nejasnog duhovnog svijeta, već stvarnog

duhovnog svijeta, u kojem su oni koji su prošli kroz vrata smrti, stvarna bića

koja su s nama, baš kao što su bila i u životu, samo što je ono što čine s

nama mnogo bliže našoj duši nego ono što su činili u životu, gdje smo uvijek

bili odvojeni našim i njihovim tijelima, koja su stajala poput prepreke između

nas.

Zatim dolazi kasnije razdoblje u kojem se ljudsko biće potpuno oslobodilo

astralnog tijela, odloživši ono astralno, i neko vrijeme nakon toga, ljudsko



127 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

biće tada iz duhovnog svijeta može djelovati na mnogo intenzivniji, unutarnji

način. U prošlosti je vanjski život često bio organiziran prema takvim

instinktivno poznatim istinama, čak i ako je ono što je nastalo u životu,

često proizlazilo iz običnih vanjskih razloga. Ali ta eksternost - često poznata

samo instinktom - temelji se na nečemu unutarnjem. Rekao sam da su

umrli, nakon što prođu kroz vrata smrti, u tako izravnoj vezi s ljudima koje

su ostavili za sobom i za koje su posebno vezani ljubavlju, da utječu na

njihove navike. Stoga se u vremenima kada su se takve stvari još uvijek

osjećale sasvim instinktivno, vodilo računa o tome da se sin što manje udalji

od roditeljskog kruga. Pristup je tada bio lakši. Učenje istog zanata, bavljenje

istom profesijom, općenito, cijelo, istinski konzervativno držanje za istu

struju, bio je istinski izraz olakšavanja utjecaja onih koji su prošli kroz vrata

smrti na one koje su ostavili za sobom. Ako su ti ljudi bili u sličnim

situacijama kao i samo pokojnici, onda je i tim pokojnicima bilo lakše

pronaći put do njih. I jednog dana ćemo pratiti takve suptilne razloge i

impulse u povijesnom razvoju ljudskih bića.

Ako je osoba mrtva već neko vrijeme, potpuno je odbacila svoje astralno

tijelo. To se događa tek nakon više desetljeća, jer je kretanje koje prolazimo u

duhovnom svijetu mnogo sporije od kretanja u fizičkom svijetu; trideset

godina u duhovnom svijetu odgovara otprilike jednoj godini u fizičkom

svijetu. Ovdje u fizičkom svijetu ljudi žure; u duhovnom svijetu uvijek

moraju napraviti krug, da tako kažem, u mnogo većem krugu nego ovdje u

fizičkom svijetu. Ukratko, jedna godina u fizičkom svijetu odgovara trideset

godina u duhovnom svijetu; u trideset godina u duhovnom svijetu čovjek

doživljava otprilike isti komad svijeta kao u jednoj godini u fizičkom svijetu;

stoga se ovaj komad svijeta doživljava više interno, intenzivnije.

Općenito, ono što ljudi ovdje doživljavaju na mnogo je načina povezano s

većim svijetom, s makrokozmosom, tako da se ono što se ovdje doživljava u

mikrokozmosu, u ljudima, uvijek može izraziti u terminima omjera prema

makrokozmosu. Naprimjer, želim skrenuti pozornost na jednu stvar: ako

izračunamo broj dana koliko ljudsko biće živi, dobivamo isti broj godina

koliko je Suncu potrebno da prođe cijelu Platonovu godinu, kozmičku

godinu. Dakle, ljudsko biće živi život od onoliko dana, koliko je Suncu

potrebno godina da prođe cijelu kozmičku orbitu, od jednog znaka Zodijaka

do drugog. Kada je prošlo kroz sve znakove Zodijaka, trebalo mu je otprilike

25920 godina. To je otprilike koliko dana osoba živi u svom individualnom

životu između rođenja i smrti - naravno, to nije isto za svakoga.

I još jedna zanimljiva veza je sljedeća: osoba također udahne onoliko puta

dnevno, koliko živi u danima, i koliko se Sunce u godinama kreće kroz

Zodijak. Vidite, svijet je zaista, u vrlo dubokom smislu, uređen prema mjeri i

broju. I čovjek bi pomislio da bi jednostavno ovo suptilno uređenje i poredak

čovjeka u svijetu, ova korespondencija harmonija, trebala voditi sirove



128 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

materijaliste našeg vremena izvan njihovog svjetonazora, koji u kozmosu

odbijaju vidjeti bilo što osim pukog mehanizma. To je doista čudan

mehanizam koji strukturira svoja pojedinačna bića unutar sebe na takav

način, da stoje u divnim, numerički skladnim odnosima s cjelinom.

I stoga je vrlo značajno da, kada duhovno promatramo svijet, možemo doista

reći: dok čovjek prolazi kroz razvoj između smrti i novog rođenja, napreduje

sporije kako bi sve učinio temeljitijim. Doista, u duhovnom svijetu napreduje

toliko sporije koliko Saturn kruži oko Sunca sporije od Zemlje. Saturn oko

Sunca kruži toliko sporije od Zemlje, koliko se čovjek kreće sporije u

duhovnom svijetu nego ovdje na fizičkoj Zemlji. Iz tog razloga - ne zato što su

znali manje od današnjih astronoma - drevni su Saturn smatrali

najudaljenijim planetom koji još uvijek pripada sunčevom sustavu. To je

također astronomski točno; jer su ostali planeti koji se danas smatraju

njegovim dijelom, Uran i Neptun, stigli kasnije i postali njegov dio, te kruže

potpuno drugačijim redoslijedom, čak i s drugačijom rotacijom, od planeta

koji pripadaju samom sunčevom sustavu.

Sada, barem jedna takva duhovna godina - to jest, trideset zemaljskih

godina - mora proći prije nego što duša. dostigavši normalnu dob od

sedamdeset do osamdeset godina, može ući ne samo u navike, već, za one

koji ovdje ostaju ili se pridruže slobodnom voljom, u cijeli način gledanja, u

cijeli duhovni život. Ali na taj način umrli također, utječu na naše živote na

vrlo sveobuhvatan način. Svakako je istina da, s obzirom na cijelu duhovnu

prirodu u koju smo uronjeni, u sebi nosimo impulse davno umrlih ljudi koji

utječu na nas. Tako se ostvaruje veza između budućnosti i prošlosti, tako da

se odvija takav sklad umrlih sa živima. Kao što neizravno otkrivanje umrlih

kroz etersko tijelo koje su odložili djeluje na imaginativnu spoznaju, tako i

ono što ulazi u navike na opisani način djeluje na inspiracijsku spoznaju. I

ono što sam zadnje opisao, što može djelovati tek nakon što je čovjek prošao

duhovni godinu, djeluje, jednom kada postane svjesno, na intuitivnu

spoznaju. Ali djeluje kontinuirano. Rekao bih da se značenje evolucije može

najispravnije shvatiti, samo ako se u vidu imaju ovakve stvari.

Oprostite mi ako u ovom trenutku ubacim nešto vrlo osobno - znate, ne

volim to raditi i stoga to radim vrlo rijetko. Svatko tko pokuša pogledati što

sam počeo pisati prije nekoliko desetljeća, moći će vidjeti da sam u to

vrijeme potpuno zanemario ono što sam imao ponuditi kao vlastito mišljenje.

Nisam napisao svoje mišljenje o Goetheu, već sam pokušao izraziti misli koje

su mogle doći od Goethea; napisao sam 'Epistemologiju Goetheova

svjetonazora', ne svoju epistemologiju. - Na taj se način čovjek može sasvim

svjesno povezati s onima koji su davno umrli i djelovati iz njihovog duha. To

je također ono što čovjeku, u određenom smislu, daje potvrdu da smije

utjecati na živuće. Jer to je loše uvjerenje, na kojem ljudi inzistiraju,

posebno u naše vrijeme, da svatko, čim formira mišljenje, odmah ga želi



129 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

prenijeti što većem broju onih koji ga podržavaju. Osoba koja iz duhovnog

svijeta poznaje uvjete egzistencije, temeljne zakone egzistencije, zna da,

koliko god to bilo čudno i paradoksalno, čovjeku je zapravo dopušteno raditi

u dubinama duša njegovih bližnjih tek nakon što umre, i to tek nakon što

proživi duhovnu godinu, odnosno trideset godina. Dobilo bi se veoma mnogo

kada bi se ta nesebičnost malo više proširila u svijetu, kada bi se oni koji

kasnije žive povezali s pokojnicima, i istinski pokušali održati kontinuitet

evolucije na svjestan način. Bilo da se radi o čisto izbornom afinitetu ili

odnosu koji donosi karma, veza s onima koji se trude slati zrake svoje

aktivnosti iz duhovnog svijeta je, ako je živimo svjesno, nešto nevjerojatno

značajno.

Pokušao sam u vama probuditi osjećaj prirode interakcije između takozvanih

umrlih i takozvanih živih. Jednostavno nam mora biti jasno to kako su uvjeti

u duhovnom svijetu sasvim drugačiji nego ovdje. Dobar dio tih uvjeta, i

uvjeta iskustva u duhovnom svijetu, naći ćete u ciklusu predavanja 'O životu

između smrti i novog rođenja', koji sam održao u Beču prije nekoliko godina.

Ali naravno, može se izdvojiti tih stvari koje su važne u jednom ili drugom

pogledu. Mora se reći da nešto slično, a opet vrlo različito, postoji u

duhovnom svijetu u usporedbi s našim fizičkim životom. Prije nego što ovdje

u potpunosti uđemo u fizički svijet, prolazimo kroz embrionalno razdoblje, u

kojem su uvjeti života sasvim drugačiji od trenutka kada u potpunosti

uđemo u fizički svijet kao oni koji dišu vanjski zrak. U određenom smislu i

stilu, razdoblje koje prolazimo u prvoj duhovnoj godini - koja se tako često

naziva razdobljem kamaloke - dosta je slično embrionalnom razdoblju. Jer

kao što ljudsko biće, da tako kažemo, traži pomoć drugog ljudskog bića,

kojem dopušta da ga nosi u fizički svijet kroz deset lunarnih mjeseci, tako

dopušta da ga se nosi u duhovni svijet, kroz sve želje i čežnje koje ga vežu za

fizički svijet, koje polako odbacuje. I svijest u ovoj prvoj duhovnoj godini -

trideset godina nakon smrti - još uvijek je donekle slična svijesti ovdje u

fizičkom svijetu, iako se vještine i slično, koje se mogu steći samo u fizičkom

svijetu, mogu imati samo neizravno kroz etersko tijelo. Ali tada nastaju drugi

uvjeti svijesti; tada nastaje mnogo viša svijest od one koju možemo imati

ovdje u fizičkom tijelu. Ako se prisjetite dosta toga što je rečeno u

spomenutom ciklusu, možete vidjeti kako ta svijest ima drugačiji karakter u

duhovnom svijetu. Samo trebate razmotriti koliko svijest ovisi o tome što

može ući u tu svijest. A kada se krećemo ovdje u fizičkom svijetu kao obična

ljudska bića, u nas ulaze fenomeni mineralnog, biljnog, životinjskog i fizičkog

carstva ljudi, zajedno s drugim iskustvima duše, kulturnim iskustvima i

tako dalje. Nakon smrti više ne percipiramo mineralni svijet kao takav; od

biljnog svijeta, samo opći život. Pročitajte u mojoj 'Teozofiji' kako stvari stoje

tijekom uspona u takozvani duhovni svijet.

Sve je to također povezano s potpuno drugačijim iskustvom u duhovnom

svijetu. Pa, kao što možete pretpostaviti, zapravo ne postoje riječi za sve to.



130 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Naš jezik je u biti stvoren za fizički svijet; stoga čovjek uvijek ima poteškoća

s točnim opisivanjem tih uvjeta. Zato je čovjeka tako lako krivo shvatiti.

Iznad svega, čovjek se može izraziti samo usporedbama. Ovdje u fizičkom

svijetu stojite, rekao bih, u jednoj točki u cijeloj strukturi kozmosa; gledate

očima u svim smjerovima, svuda okolo. U duhovnom svijetu nije tako. Tu ste

na periferiji i s periferije gledate, takoreći, u unutrašnjost šuplje sfere, samo

što je to usporedba, jer to nije šuplja sfera, jer vrijeme ima puno veći značaj

od prostora. Dakle, s periferije gledate sve; postoje potpuno drugačiji uvjeti

za predodžbe, sasvim drugačiji uvjeti za promatranje! I unutar samih

predodžbi postoje sasvim drugačiji uvjeti. Pretpostavimo da je osoba prošla

kroz vrata smrti u šezdesetoj, sedamdesetoj, osamdesetoj ili čak i ranije:

sada jasno osjeća unutarnje iskustvo. Ako osjećate glad ili bol, ovdje ili ondje

u određenom dijelu tijela, nećete reći: glad je ovdje ili ondje, već glad je u

vama. Dakle, gledajući iz cijelog oboda oko sebe, osjećate nešto negdje,

znate, tamo postoji nešto što želi imati veze s vama. Sada morate započeti s

naporom da uklonite ono što se tamo manifestira, što se otkrilo! I tek kada

to uklonite, pojavljuje se istina koja se ovdje želi manifestirati. Dakle,

možemo reći: kao duhovna bića, imamo u sebi predodžbu; ali ta nam

predodžba uopće ništa ne govori; prvo se mora ukloniti, i tek kada je

uklonimo, u sebi pronalazimo - da, koliko god paradoksalno zvučalo, tako je

- anđela ili arkanđela koji nam se otkriva! Zu prisutnost moramo postići tako

što ćemo prvo pustiti toj prisutnosti da se objavi u našoj predodžbi. Dakle,

razumijevanje duhovnog svijeta povezano je s odlučnim naporom, s

odlučnim radom. Tek tada se duše koje su ostale ovdje u fizičkom tijelu,

više-manje bez podvrgavanja ovom naporu, mogu očitovati umrlima, ako

ovdje umrlima istinski otkriju svoje misli ili umrlima nešto pokažu, čitajući

im naglas ili nečim sličnim.

Kroz ovo što sam rekao, jednostavno vam želim pokazati koliko su potpuno

drugačiji uvjeti percepcije, života i iskustva u duhovnom svijetu. A ako je to

tako, onda vas neće iznenaditi da je, u određenom smislu, trideset godina

duhovnog vremena jedna godina fizičkog vremena; jer u duhovnoj oblasti

stojimo na periferiji i gledamo prema središtu. I vrlo je važno imati to na

umu.

Koliko je teško govoriti o određenim duhovnim stvarima, možete vidjeti iz

činjenice da se neke stvari, budući da moraju biti odjevene u fizičke

koncepte, pojavljuju na potpuno suprotan način, te su stoga vrlo lako

izložene nesporazumima. Nije li istina, budući da se materija prvo razmatra

iz fizičkog svijeta, da se s pravom kaže: čovjek prolazi kroz ponovljene

zemaljske živote. - To je ispravno. Ali zašto prolazi kroz ponovljene zemaljske

živote? Živeći ovdje između rođenja i smrti, proživljava određeno vremensko

razdoblje. Zatim prolazi kroz vrata smrti u duhovni svijet, završava krug, ali

unutar tog kruga vraća se u isto vremensko razdoblje. I svaki put kada

proživimo život, zapravo smo na istom mjestu u svijetu. To je vrlo zanimljivo!



131 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

U carstvu duha, zapravo ne vlada vrijeme, već trajanje. Vraćamo se na isto

mjesto. Zapravo ponavljamo život u istim okolnostima, s onim što smo u

međuvremenu doživjeli, na istom mjestu u svijetu. Uvijek se vraćamo na

početnu točku. Izvodimo stvarne krugove. Reći ćete: to je teško zamisliti.

Doista je teško zamisliti, i među drugim stvarima koje je lakše zamisliti, a

koje sam danas također predstavio, želio bih da takva stvar bude predmet

vaše meditacije u vašem duševnom životu. Čovjek ponekad mora dugo, dugo

meditirati o takvim stvarima ako želi razumjeti njihovo puno značenje.

Danas sam si zadao zadatak da ukratko opišem, kako one duše koje su

prošle kroz vrata smrti djeluju dolje u svijet gdje su ostali ljudi s kojima su

bile povezane unutar svojih fizičkih tijela. I iz druge perspektive, ponovno ste

vidjeli da je svijet uistinu koherentna cjelina, da su umrli doista mrtvi samo

za vanjsku fizičku percepciju. U trenutku kada prođu kroz vrata smrti,

imaju drugačiji pristup našoj duši, i to je cijela razlika. Sada u nama djeluju

iznutra, dok su kao živa bića djelovali u nama izvana. Takve stvari ne bi

trebale biti samo vanjske teorije, već bi trebale živjeti u svijesti ljudi. Trebale

bi postati ne samo predodžbe svijeta, već svjetonazor, štoviše, rekao bih čak i

percepcija svijeta. Tada će znanost duha donijeti plodove koje bi trebala

donijeti i koje također može donijeti.

Konačno, još jedan komentar. Razmotrite što znači, da osoba mora u sebi

nositi osjećaj, naime, tijekom određenog razdoblja između smrti i novog

rođenja, da nosi hijerarhije kao svoje unutarnje iskustvo! To je tako! To bi

čovjeka moglo voditi u strašnu aroganciju, koja bi mogla živjeti kao mračan

osjećaj u duši kada se ponovno rodi. U davna vremena, prepreka toj

aroganciji stvarala se činjenicom da su ljudi, prolazeći kroz vrata smrti i

ulazeći u duhovni svijet, znali, takoreći, da ne gledaju sami, već da u njima

žive bića najviših hijerarhija, posredujući u njihovom gledanju. Ali čovjek je

tu vezu u duhovnom svijetu izgubio, baš kao što je ovdje u fizičkom svijetu

izgubio staru atavističku vidovitost. Ali to zahtijeva ono što je Pavao izrazio

riječima: "Ne ja, nego Krist u meni", i što istinska duhovna percepcija

izražava riječima: "Od Boga smo rođeni; u Kristu umireno". Ako u svoj

dubini, naučimo to kroz osjećaj, da Krist za Zemlju jest, ispravno ćemo se

postaviti u ovom kontemplaciji s periferije. A ako vrata smrti doživimo s

ispravnim osjećajem 'U Kristu umiremo', tada, gledajući s periferije, među

bićima koja promatramo nalazimo ona koja pripadaju višim hijerarhijama,

također i ona koja su elementarna bića, ali i ona bića koja su ovdje

utjelovljene ljudske duše ili ona koja su već bestjelesne ljudske duše, među

svima njima, nalazimo i vlastito Ja biće. I promatramo odnos ovog Ja bića

prema drugim bićima koja sam upravo opisao, od izvana. Biti u stanju

doživjeti te osjećaje nakon prolaska kroz vrata smrti nešto je iznimno važno.

Jer samo tada možemo istinski pronaći put natrag u utjelovljenje u tijelu,

ako možemo imati te osjećaje vlastitog Ja. Ako te osjećaje možemo imati to

možemo zahvaliti ispravnom prolasku kroz vrata smrti s osjećajem: "U Kristu



132 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

smo umrli". Ovo sjedinjenje s Kristom daje nam priliku, da tako kažem, da

svoj odnos u duhovnom svijetu vidimo duševnim okom Krista, da sebe

vidimo kao Ja biće među drugim duhovnim bićima.

Uvijek želim postići ovo, da ne samo da steknemo određeno znanje iz takvih

promišljanja poput ovih predstavljenih danas, već da se to znanje

transformira u percepciju, u osjećaj. I ako su sve ideje predstavljene danas

samo prošle pored nas poput snova, ako je ostao samo jedan osnovni

osjećaj, koji sam pokušao sažeti u ovim završnim riječima, poput "U Kristu

umiremo", koji nas može pravilno smjestiti u duhovni svijet, kako bismo ga u

sljedećoj zemaljskoj inkarnaciji mogli nositi kroz fizički svijet, ako taj osjećaj

ostane s nama, tada pravo značenje takve kontemplacije nosimo u našem

daljnjem životu.

U takvim osjećajima želimo biti zajedno, smatrajući ih intenzivnim

ujedinjujućim osjećajima, i to je ono što će ova istinska neprimjetna

zajednica posvećenih antropozofiji postupno pružiti svijetu: tu ujedinjenost u

takvim senzacijama i osjećajima, rođenu iz predodžbi znanosti duha. Svijetu

je potreba, rekao bih, takva neprimjetna zajednica koja će u svijet unijeti

takve snage zajedništva. U tom smislu, želimo biti duhovno ujedinjeni u

budućnosti, čak i kada neko vrijeme fizički nismo zajedno. I među nama bi

uvijek tako trebalo biti, da duhovno jedinstvo uvijek odražava naše fizičko

jedinstvo.



133 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

 Zapisi u bilježnici za predavanje 18. veljače 1916.

Bilješke, vjerojatno za predavanje od 18. veljače 1916. Kassel: (arhiva 

bilježnica br. N.B. 530)

Das Ich als Welt - Inhalt - Wille / - entspricht allem folgenden

Die Kräfte, welche dieses Ich fühlend, / hervorbringen - / entspricht dem 
Seelen-Welt / erleben -

Die Kräfte, welche dieses Ich im / Umkreis des Geist-Kosmos / bewegen - 
ihm das / Leben verleihen. / entspricht dem Erlebnis im / Ae.[ther] Leib.- 

Die Kräfte, welche dem Ganzen aus / dem Ganzen Sinn geben - entspr. [icht]
d.[em] Tod.

Aus dem Tod entwickelt sich unser / Sinn - was wollte die / Welt mit mir - ? 

/ zunächst, dass sie etwas wollte -

Herumführen im All, um es / vom Einzelnen aus zu beleben / kann nicht an
einem Orte / leben -



134 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

 Ulaznica za predavanje 3. prosinca 1916.



135 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

Napomena:

Sva predavanja sakupljena u ovom svesku su predavanja održana članovima

Antropozofskog društva 1916. godine.

Glavna tema ovog sveska pod snažnim je utjecajem konteksta tog vremena: 

Prvi svjetski rat već je trajao dvije godine. Mnoge su žrtve bile oplakane, a 

mnogi su ljudi pretrpjeli osobne gubitke. Kako umrli ostaju povezani s 

nama? Što znači bezbroj žrtvenih smrti? Kakva je sudbina takozvanih 

umrlih? - to su bila goruća pitanja. Na svojim predavanjima, Rudolf Steiner 

je pokušao odgovoriti na ta pitanja, nudeći prijedloge i ističući kako se oni 

koji su ostali mogu pravilno povezati sa svojim umrlima. No, predavanja za 

članove iz tog razdoblja bave se i drugom temom. Mogla bi se nazvati, u 

skladu s jednim od naslova predavanja, 'Životna laž civiliziranog 

čovječanstva'. Rudolf Steiner naglašeno ukazuje na sve veću nekoherentnost,

a time u lažljivost misli, što demonstrira suvremenim primjerima iz nedavno 

objavljenih knjiga i brošura. U središtu ovih razmišljanja je predavanje 

održano u Zürichu 10. listopada 1916, 'Kako se može prevladati duševni jad 

današnjice?', na kojem Rudolf Steiner jasno suprotstavlja ideale sadašnje 

kulturne epohe trenutno prevladavajućim tendencijama.

Sva predavanja stenografirala je profesionalna stenografkinja Helene Finckh 

i prepisala ih kao običan tekst. Stoga se može pretpostaviti dobra, to jest 

relativno autentična, tekstualna osnova sa samo nekoliko nedosljednosti. 

Neke ispravke proizašle su iz  ponovne usporedbe transkripta i stenograma.

Što se tiče pojedinačnih predavanja: uz predavanja za članove ovdje 

predstavljena, Rudolf Steiner je također održao javno predavanje (još nije 

tiskano) u svakom pojedinom gradu. Predavanja članovima u Zürichu (10. i 
24, listopada kao i  3. prosinca 1916) održana su unutar ogranka Zschokke, 

a predavanja u Bernu (9. prosinca 1916) održano je unutar radne skupine 

Johannes.

Naslov sveska, temeljen na predavanju od 9. studenog 1916, dolazi od 

urednika.

Martina Maria Sam recenzirala je 4. izdanje 1995. Sadržaj i bilješke su 

prošireni.

O životu između smrti i novog rođenja te o vezi između živih i umrlih, vidi 

također sljedeće sveske predavanja Rudolfa Steinera: 

'Okultna istraživanja života između smrti i novog rođenja' GA140

'Životi između smrti i novog rođenja u odnosu na kozmičke činjenice' GA141



136 / 136

Rudolf Steiner - Veza između živih i umrlih

'Svijet duha i njegov prodor u fizičku egzistenciju' GA150

'Unutarnje biće čovjeka i život između smrti i novog rođenja' GA153

'Stvaranje sudbine i život poslije smrti' GA157a

'Misterij smrti: Priroda i značaj Srednje Europe i europskih duhova naroda' 

GA159

'Slučaj, nužda i providnost' GA 163

'Povijesna nužda i sloboda: utjecaj na sudbinu iz svijeta umrlih' GA179

'Zemaljska smrti i kozmički život. Antropozofski životni darovi. Potrebe 

svijesti za sadašnjost i budućnost' Ga181

'Naši umrli' GA261

Posebnu pozornost treba posvetiti svesku 'Smrt kao transformacija života' 

(GA182), kojeg su predavanja, održana 1917/18, tematski usko povezana s 

onima u ovom svesku, kao i posebnom izdanju 'Smrt - druga strana života. 

Kako pomažemo pokojnicima?', koje sadrži tekstove i meditativne stihove za 

pokojnike.




