Veza i1izmedu zivih 1 umrhh

SD 168
Rudolf Steiner

Osam predavanja odrzanih u raznim gradovima izmedu 16. veljace i 3.
prosinca 1916.



2/136

SADRZAJ

Zivot izmedu smrti i novog rodenja
Hamburg, 16. veljace 1916.

Esencijalni ¢lanovi covjeka izmedu smrti i novog rodenja
Kassel, 18. veljace 1916.

O dogadaju smrti i ¢injenice zivota nakon smrti
Leipzig, 22. veljace 1916.

Kako se moze prevladati dusevni jad danasnjice?
Zurich, 10. listopada 1916.

Ucinci karme
Zurich, 24. listopada 1916.

Zivotna laz danasnjeg civiliziranog covjecanstva
St. Gallen, 26. listopada 1916.

Veza izmedu zivih i umrlih
Bern, 9. studenog 1916.

Odnos ljudi s duhovnim svijetom
Zurich, 3. prosinca 1916.

Zapisi u biljeznici za predavanje 18. veljace 1916.

Ulaznica za predavanje 3. prosinca 1916.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih

22

39

55

73

89

106

120

133

134



3/136

Tijekom ratnih godina, Rudolf Steiner je prije svakog predavanja koje je odrzao unutar
Antropozofskog drustva u ratom pogodenim zemljama izgovorio sljedece rijeci:

Sjetimo se, dragi moji prijatelji, zastitnickih duhova onih koje stoje vani na
velikim poljima danasnjih dogadaja:

Duhovi vasih dusa, aktivni ¢cuvari,
Vasa krila mogu donijeti

Preklinjucu ljubav nasih dusa
Zemaljskim ljudima u vasim njedrima,
Da, vasom ujedinjenom snagom,

Neka nasa molba za pomo¢ obasja
Duse koje s ljubavlju trazi!

| okrecemo se zastitnickim duhovima onih koji su, kao rezultat ovih patnju,
vec proli kroz vrata smrti:

Duhovi vasih dusa, aktivni ¢cuvari,
Vasa krila mogu donijeti

Preklinjucu ljubav nasih dusa
Ljudima u sferama vama povjerenim,
Da, vasom ujedinjenom snagom,
Neka nasa molba za pomo¢ obasja
Duse koje s ljubavlju trazi!

| duh kojem se godinama pokusavamo pribliziti kroz nasu znanost duha,
duh koji je donio spasenje Zemlji i slobodu i napredak covjecanstvu kroz
otajstvo Golgote, neka bude s vama i vasim teskim duznostima!

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



4/136
Zivot izmedu smrti i novog rodenja

Hamburg, 16. veljace 1916.

Nas je cilj, spoznajno, prodrijeti, koliko je to moguce, u one svjetove koji su
zatvoreni za obic¢no, osjetilno opazanje, intelektualno znanje, koje je vezano
za fizicku razinu. Tijekom godina navikli smo se misliti da, u zivotu u kojem
je covjek zatvoren unutar svog fizickog tijela, on postoji u svijetu koji je samo
mali dio stvarnog svijeta. Buduci da se tako rijetko sastajemo, ne mozemo,
posebno na ovim okupljanjima, objasniti sve, rekao bih, iz temelja. Na nasim
drugim sastancima i iz nasih spisa, mora biti oc¢ito da su stvari izrazene na
tim okupljanjima, koja mozemo samo rijetko odrzavati, dobro utemeljene.
Jer mozda je potrebno, bas na ovim okupljanjima, nauciti vazne i bitne
stvari o vecem, stvarnom svijetu koji je upravo spomenut, a koji obuhvaca
fizicki i duhovni svijet.

Otkad smo se zadnji put ovdje sreli, mnogo se toga dogodilo u krugovima u
kojima se njeguje nasa znanost duha. Veliki broj dragih prijatelja prosao je
kroz vrata smrti. Od pocetka ovog teskog ratnog vremena, prijatelji koji su
morali izravno sudjelovati u velikim dogadajima takoder su prosli kroz vrata
smrti. To znac¢i da smo i mi sami, ¢ak i unutar naseg kruga, bili dotaknuti
velikim duhovnim svijetom utoliko sto su duse koje su bile u nasim
redovima, usle u ovaj duhovni svijet nakon sto su polozile svoja tijela. Duhu
koji proizlazi iz nase znanosti duha, svojstveno je da duse koje su napustile
fizicku razinu, koje su primljene iz drugog svijeta, ostaju s nama povezane,
bas kao sto su s nama bile povezane dok su nas jos gledale fizickim oc¢ima,
dok su s nama bile sposobne govoriti putem fizickog tijela.

Upravo kada se priblizavamo svijetu koji prima nase umrle, tada, u takvim
trenucima kada se priblizavamo dusama takozvanih pokojnika, uc¢imo o
svim Sokantnim emocijama kojih se mora osloboditi ta dusa, kada ta dusa
gleda preko praga koji nas dijeli od duhovnog svijeta, i kada ulazi u svijet
koji se moze vidjeti samo u bestjelesnom stanju duse. | mozda cete shvatiti,
da iz raznih osjec¢aja koji su prosli kroz moju dusu tijekom godine otkako
smo se zadnji put sreli, da iz takvih osjecaja proizlaze mnoge rijeci koje
danas moramo jedni drugom izgovoriti.

Posebno u posljednjoj godini, ¢cesto sam morao reci nasim prijateljima, da se
istinsko samopouzdanje onoga koji ima uvid u egzistenciju moze razviti
samo kada se zna, da oni koji su prosli kroz vrata smrti i ovdje bili vjerne
suradnicke duse, ostaju takvi, tako da za nas rad sigurno necemo izgubiti
one duse koje su stekle razumijevanje naseg cilja, buduc¢i da su se ovdje
ujedinile s nama prije nego §to su prosle kroz vrata smrti. | medu takvim
dusama su tako vjerni suradnici da mozemo reci: iako je protivljenje i

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



5/136

nedostatak razumijevanja ovdje u fizickom svijetu, prema nasem cilju
ponekad toliko veliko i postaje sve vece, kao sto mozemo primijetiti, ipak
mozemo vjerovati u integraciju naseg cilja u tijek evolucije, jer to uvjerenje
mozemo ste¢i povezivanjem s bestjelesnim dusama koje su stekle
razumijevanje punog znacaja koji nas cilj ima za tijek evolucije.

Medutim, upravo kada se kroz otvorenu dusu c¢ovjek priblizi svijetu u kojem
se nalaze takozvani umrli - moze se tako reci iako je to, naravno, cijeli
duhovni svijet u kojem se umrli nalaze - upravo kada je covjek u stanju
pribliziti se duhovhom svijetu, rekao bih poput posjetitelja, poput pratitelja
umrlih, tada postaje sve vise svjestan onoga sto je ovdje ve¢ naglaseno: da se
koncepti, predodzbe, ideje, koje formiramo o svijetu, a koje formiramo jer
smo u fizickom tijelu, da se te predodzbe i ideje moraju na mnogo nacina
mijenjati, uciniti fleksibilnima, kako bi mogli obuhvatiti i misterije duhovne
egzistencije. Suvremeni covjek je vrlo, vrlo prilagoden, iskljucivo materijalnoj
percepciji svoje okoline, pa stoga i svoje predodzbe formira na temelju te
iskljucivo materijalne percepcije. To mu posebno otezava c¢ak i imati
predodzbu o duhovnim svjetovima. Mnogi vjeruju da se ne moze steci
razumijevanje duhovnih svjetova ako se jos ne moze vidjeti u njima. Ali oni
to vjeruju samo zato jer su svoje ideje ucinili krutim i bezivotnim, navikavsi
se razmisljati samo o fizickom svijetu.

Rekavsi ovo, zelio bih vam danas govoriti o necemu §to je povezano sa
zivotom takozvanih umrlinh. Znamo, da ako zelimo razmatrati zivot izmedu
smrti i novog rodenja, ljudsko bice moramo promatrati kao da je sastavljeno
od cetiri clana koja dobro poznajemo - fizickog tijela, eterskog tijela,
astralnog tijela i 'Ja’. Ako prvo promotrimo vanjsku ¢injenicu smrti, onu koja
je jos uvijek vidljiva na fizickoj razini, to je sljedece: ljudsko bice odlaze svoje
fizicko tijelo. Ne moramo ulaziti u razlicite nacine na koje se ovo fizicko tijelo,
bilo izgaranjem ili raspadanjem - od kojih se oboje razlikuju bitno samo po
vremenu u kojem se dogadaju - ujedinjuje za zemaljskom egzistencijom. Ali
¢ak i ako uzmemo u obzir ovu ¢injenicu - da u smrti fizicko tijelo otpada od
cijelog bica covjeka i sjedinjuje se sa Zemljom, kako se kaze - ako ovu
¢injenicu uzmemo u obzir samo u njezinom znacaju za fizicki razinu, onda
se ona zapravo promatra na prilicno nesavrsen nacin. Cesto se na nesavrsen
nacin gleda i sa duhovno znanstvenim usmjerenjem, koje, do odredene
mjere, gleda prema duhovnoj oblasti. Ti su ljudi jos uvijek zavedeni svim
vrstama moralnih predodzbi, koje su, medutim, u mnogim aspektima
neprikladne za pravilno razumijevanje prodiranja duhovnog u fizicki svijet.

Svi fizicki dogadaji imaju i svoje duhovno znacenje. Ne postoji fizicki dogadaj
koji nema i duhovno znacenje. Dakle, fizicki dogadaj je da nase fizicko tijelo
otpada od nas, da se, takoreci, razbija na svoje dijelove, molekule, atome i
predaje Zemlji. Velika je predrasuda danasnjeg materijalistickog
svjetonazora, koji je u biti dugo dominirao covjecanstvom, da se ljudsko

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



6/136

tijelo, kakvo nosimo od rodenja do smrti, ili recimo, od zacec¢a do smrti,
jednostavno raspada na najmanje dijelove, na atome, i da se ti atomi zatim
ugraduju u Zemlju, ili se ugraduju u zemljinu povrsinu, a zatim ostaju
atomi, a kao atomi zatim prelaze u druge entitete. Do ove predrasude lako se
dolazi danasnjim materijalistickim nacinom razmisljanja. Ali ¢ak i ovaj nacin
razmisljanja u biti nije niSta drugo nego besmislica u o¢ima znanosti duha.
Jer atomi, u smislu koji pretpostavljaju kemicari, zapravo ne postoje. Ono
Sto u konacnici postaje od najmanjih dijelova naseg tijela, bez obzira na to
kako smo ujedinjeni sa Zemljom kao tijelo, jest toplina. U biti, cijeli nas
fizicki organizam se u konacnici na ovaj ili onaj nacin, tijekom kraceg ili
duljeg vremenskog razdoblja, pretvara u toplinu.

Zato, kao s§to je dobro poznato, u znanosti duha govorimo o toplini kao
cetvrtom stanju materije, dok fizika ne poznaje toplinu kao cetvrto stanje
materije, ve¢ je smatra samo svojstvom tijela. | upravo je ta toplina, prije
svega, ono §to je istinski dano Zemlji. Ona se prenosi Zemlji. Dakle, iz nasih
fizickih tijela mi predajemo toplinu Zemlji. Toplina prisutna u Zemlji uistinu
je usko povezana s onim sto ljudi ostavljaju za sobom. Ljudi se ne pretvaraju
u zrak, vodu i tako dalje. To su samo prijelazna stanja kroz koja prolaze.
Ono sto postaje zrak i voda na kraju postaje toplina. Da, cak i ako se
posljednji ostaci materijala transformiraju u toplinu tek nakon stoljeca, cak i
ako se kostani sustav, sto se toga tice, transformira u toplinu tek nakon
tisucljeca, on se na kraju transformira u toplinu. | ¢ak i ako idete u muzeje i
pronadete drevne kosture ljudi koji su hodali Zemljom u davna vremena,
jednog c¢e dana doci vrijeme kada ¢e ono S§to je danas prisutno u kosturima
biti samo toplina unutar tijela Zemlje. Cinjenica da nase fizicko tijelo ostaje
na Zemlji, ima veliko, bitno znacenje, za one koji su prosli kroz vrata smrti.
Oni prelaze u duhovni svijet. Ostavljaju svoje tijelo na Zemlji. Za takozvanu
umrlu osobu, to je iskustvo, prozivljeno iskustvo. Prolazi kroz ovo: tvoje tijelo
te napusta. - Treba sebi predociti da je to iskustvo. Kakvo je to iskustvo? Pa,
0 tome mozete dobiti ideju ako razmotrite iskustva na fizickoj razini. To je
iskustvo, recimo, kada dozivite neki novi osjecaj koji prije niste imali i
naucite ga razumjeti; tada ste svojoj dusi dali nesto §to prije nije
posjedovala, novi koncept, novu predodzbu. Ali sada takvo malo iskustvo
zamislite uvecano u velikoj mjeri. To je beskrajno mocna stvar kroz koju
ljudi prolaze, sto im daje mogucnost da vide, misle i razumiju izmedu smrti i
rodenja: da se ostavlja svoje tijelo, da se predaje planetu koji se napusta. To
je veliko, ogromno iskustvo, ono koje se ne moze usporediti ni s jednim
iIskustvom zemaljske egzistencije. Vrijednost iskustva lezi u ¢injenici da nam
nesto ostaje u dusi kao rezultat, kao posljedica iskustva. Stoga mozemo
postaviti pitanje: Sto ostaje kao rezultat, kao posljedica ovog iskustva
nestajanja fizickog tijela iz naseg cjelokupnog bica?

Kad ne bismo mogli imati ovo iskustvo, u kojem svjesno sudjelujemo dok
prolazimo kroz vrata smrti - odlazak naseg fizickog tijela - nikada nakon

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



7/136

smrti ne bismo mogli razviti samosvijest! Samosvijest nakon smrti potaknuta
je ovim iskustvom odlaska fizickog tijela. Za umrle je od najvece vaznosti:
gledam kako moje fizicko tijelo nestaje iz mene. - | drugo: vidim osjecaj koji
se iz ovog dogadaja u meni budi: Ja sam Ja. - Moze se dati paradoksalna
izjava: kad ne bismo mogli dozivjeti svoju smrt s druge strane, nakon smrti
ne bismo mogli imati samosvijest. - Kao sto se ljudska dusa, kada ude u
egzistenciju kroz rodenje ili ¢cak zacece, postupno prilagodava koristenju
fizickog aparata i time stjece 'Ja’ svijest u tijelu, tako ljudsko bice stjece 'Ja’
svijest nakon smrti s onu stranu egzistencije dozivljavajuci otpadanje
fizickog tijela od cijelog covjeka.

Samo razmislite Sto to zapravo znaci. Kada smrt promatramo s ove fizicke
strane egzistencije, ona nam se c¢ini kao kraj ove egzistencije, kao ono §to, za
fizicku percepciju, ima sebe ima nistavilo. Gledano s druge strane, smrt kao
takva je najvelicanstvenija stvar koja ikada moze stajati pred ljudskom
dusom. Jer to znaci da covjek uvijek moze imati osjecaj pobjede duhovne
egzistencije nad fizickom. | dok ovdje u fizickom zivotu ne mozemo uvijek
imati predodzbu o svom rodenju ispred sebe - nijedan covjek nema
predodzbu o svom rodenju, nijedan covjek ne moze znati nista o svom
rodenju iz fizickog iskustva - jednako kao sto ne mozemo gledati na svoje
rodenje ovdje u fizickom zivotu, uvijek imamo dogadaj svoje smrti
neposredno pred sobom kada nakon smrti postanemo potpuno svjesni. Ali
nema niceg opresivhog u ovom dogadaju smrti, naprotiv, ovaj dogadaj smrti
je najveci, najvelicanstveniji, najljepsi dogadaj koji mozemo imati pred svojim
dusama. Jer nam uvijek predstavlja punu veli¢cinu ove ¢injenice, da svijest,
samosvijest, u duhovnom svijetu dolazi iz smrti, da je u duhovnom svijetu
smrt poticaj te samosvijesti.

Drugo, moramo razmotriti drugi element nase ljudske egzistencije, etersko
tijelo. 1z osnovnih opisa koje smo imali tijekom naseg zajednickog zivota,
znamo da ovo etersko tijelo ostaje s nama relativho kratko vrijeme nakon
smrti, i da se zatim odbacuje. Takoder znamo da postoji odredeni znacaj u
¢injenici da ovo etersko tijelo, kakvo smo imali, ostaje s nama ujedinjeno u
danima nakon smrti.

Sve dok ovo etersko tijelo nosimo sa sobom nakon sto smo odlozili fizicko
tijelo, jos uvijek mozemo misliti sve sto smo mogli misliti tijekom nase fizicke
egzistencije. Stoga sve misli koje nosimo u sebi mozemo sagledati kao na
velikom platnu. Misli koje smo dozivjeli tijekom nasih zivota vidimo na
zivotnom platnu, Ssto je c¢esto opisivano. Imamo cijeli svoj zivot kao u
panorami, tijekom onih dana kada jos nosimo etersko tijelo i vidimo ga pred
sobom istovremeno - to jest, vidimo sve odjednom. Jer ono §to ovdje u
fizickom svijetu nazivamo sjecanjem potjece iz eterskog tijela, ali je vezano za
fizicko tijelo. Ovo fizicko tijelo smo odlozili. Promatramo misli. Ne iznosimo ih

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



87136

iz dubina koje imaju veze s fizickim tijelom; vidimo ih, i, kao u panorami,
sagledavamo zivot koji smo dozivijeli.

Zatim odlazemo ovo etersko tijelo. Ali ovo etersko tijelo, koje odlazemo, ostaje
nam vidljivo tijekom cijelog naseg zivota nakon smrti. Ono je vanjsko, ali
ostaje nam vidljivo. Sjedinjuje se s cijelim kozmosom, ali ono §to se s njim
dogada ostaje nam vidljivo; mi ga vidimo. | to je jedna od misterija smrti: da
u panorami promatramo misli koje smo imali u sebi dok smo bili zZivi, sve
dok etersko tijelo nosimo sa sobom; da ono §to je izvan nas ujedinjujemo sa
svijetom, promatramo kao utkano u svijet, da tako kazem, tako da to
pripada nasem svijetu, a ne nasem 'Ja' nakon smrti. To je zaista iskustvo,
kao da ono sto tijekom zivota tka i zivi u nama kao etersko tijelo,
jednostavno zivi u vanjskom eterskom svijetu.

Zatim, kao §to znate, dolazi vrijeme kada od onoga sto nosimo sa sobom
ovdje na fizickoj razini, imamo samo 'Ja’' i astralno tijelo, i, naravno, pogled
na ono §to smo bili. Sebe tada dozivljavamo na potpuno drugaciji nacin nego
ovdje u fizickom tijelu - s pojacanom svijeScu koju je smrt uspostavila u
nama. Ali nikada se ne smijemo prepustiti predodzbi da je ovaj zivot, izmedu
smrti i novog rodenja, za dusu nesvjestan. Jaca je, intenzivnija je svijest
povezana s ovim zivotom, nego svijest ovdje u fizickom tijelu, samo §to je
svijest razvijena na potpuno drugaciji nacin. |, naravno, covjek se moze
pribliziti tome kako bi trebao sebi predociti umrle, samo integriranjem svega
onoga Sto znanost duha moze ponuditi, kako bi transformirala predodzbe
koje su ovdje na fizickoj razini prilagodene iskljucivo fizickim objektima i
dogadajima. Dakle, zivimo u svom 'Ja’' i u astralnom tijelu. Odlozili smo svoje
etersko tijelo. Ono je povezano s objektnom egzistencijom.

Dragi moji prijatelji, za onoga tko ulazi u duhovni svijet, uistinu je potresno
iIskustvo posijetiti i pratiti umrle, s kojima se moze doci u kontakt, ne samo
promatrati individualni zivot pokojnika izmedu smrti i novog rodenja, vec i
pratiti ono u sto pokojnik gleda, ono sto se od njega, kao njegovo etersko
tijelo, utkalo u svijet, koji je sada za njega vanjski svijet, objektni svijet,
promatrajuci tako ono §to je pokojnik sada dao eterskom svijetu. | tako se
umrle, na odredeni nacin moze dozivjeti na dva nacina. Od umrlog se moze
dozivjeti ono sto je on predao eterskom svijetu, moze se dozivjeti ono u cemu
njegova svijest prebiva nakon smrti.

Kazem, da je prvi kontakt s onim s§to je pokojnik ostavio za sobom u
eterskom svijetu takoder sokantan. To je Sokantno, cak i ako se ne bi moglo
doc¢i u kontakt s bicem koje zivi izmedu smrti i novog rodenja, i nosi svijest i
samosvijest umrlog, veé¢ s onim §to je umrli ostavio za sobom. Cak i tada,
takvo iskustvo nosi sve ono sto duboko utjece na dusu, kao i sve §to nosi
bilo kakav kontakt s duhovnim svijetom.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



9/136

| taj Sokantni aspekt ukljucuje, prije svega, stvarno, zivo iskustvo da je takva
duhovnost, poput one upravo spomenute, odnosno takva duhovnost, eterska
duhovnost, koja ostaje od umrlih, zapravo stalno oko nas. Kao §to zivimo u
zraku koji nas posvuda okruzuje, tako je istinit i svijet koji nas okruzuje u
kojem ostaje ono §to umrli ostavljaju za sobom kao svoj eterski svijet. U
svijetu u kojem stojimo, ukljucujuci i nasa fizicka tijela, postoji i ova
duhovnost o kojoj sada govorim. Kao sto postoji zrak oko nas, tako je istinito
i ono §to umrli ostavljaju oko nas. Samo kroz stanja svijesti, odvojeni smo od
duhovnih svjetova; odvojeni smo, ne prostornim odnosima, vec¢ stanjima
svijesti.

Razmotrimo, naprimjer, osobu koja se trudi prakticirati vjezbe duse. Izricito
naglasavam da se takve vjezbe duse moraju izvoditi u potpunom miru duse.
Svatko tko se na bilo koji nacin uznemiri vjezbama duse Steti sebi. Ako se
vjezbe duse izvode na nacin kako su ovdje i u nasoj literaturi opisane, tako
da su to zaista vjezbe duse i da u njima ne sudjeluje fizicka egzistencija,
onda one nikada ne mogu nastetiti osobi, niti uzrokovati dusevnu stetu. Ali
nikada ne bismo postigli istinsko duhovno znanje, ako ne bi s vremena na
vrijeme skrenuli paznju na ove stvari.

Pretpostavimo da osoba izvodi sljedecu vjezbu. Kaze sebi: vidim boje svojim
o¢ima, crvenu, plavu i tako dalje. | sada prelazi na dozivljavanje necega, u
odredenom smislu, zivog s crvenom, plavom, zelenom i tako dalje. Postupno
shvaca da kao ljudsko bice, posebno u danasnjem materijalistickom dobu,
postoji u fizickom svijetu na vrlo grub nacin, da ne uspijeva reagirati na
finije stvari koje moze iskusiti. Ta finija stvar se dozivljava kada se obrati
paznja na vise duhovni dojam koji boje, ali to mogu biti i drugi osjetilni
dojmovi, ostavljaju na nas. Naravno, svi takoder opcenito znaju: ako
dopustimo plavoj povrsini da na nas utjece, ona ¢e imati drugaciji ucinak
nego ako dopustimo crvenoj povrsini da na nas utjece. Za one Kkoji je
percipiraju bez da postanu nervozni - ovo izricito naglasavam - crvena
povrsina ima nesto agresivno u sebi, nesto sto, takoreci, izvire iz njezine
povrsine, nesto sto nas napada. Iz crvene uvijek nesto dolazi prema nama.
Plava u nama izaziva suprotan osjecaj. Ostaje mirna na svom mjestu. Nista
nam ne dolazi iz plave. Naprotiv, kada mozemo suptilnije su-osjecati s
bojama, imamo osjec¢aj da svojim dusevnim snagama mozemo prodrijeti u
plavu, da mozemo prodrijeti kroz nju. Zelena je, u odredenom smislu, u
ritmickom stanju ravnoteze. Zato ima tako blagotvoran ucinak kao zemljin
vegetacijski pokrov. Zelena na nas utjece na nacin da prodiremo u nju, a
zatim nam se i vraca. Kada vidimo prostrano zeleno polje, imamo osjec¢aj da
u nesto ulazimo - a onda nam se ono opet priblizava: u njega - prema nama.
To stvara taj osvjezavajuci osjecaj koji za nas ima prostrano, zeleno polje.

Mozete se uvjeriti da su ljudi i primijetili nesto slicno, da se u odredenom
smislu moze zivjeti s bojama, ako u Goetheovoj Teoriji boja procitate

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



10/ 136

poglavlje o moralnim ucincima boja - doduse, danas je malo tko razumije -
gdje su navedeni odgovarajuci osjecaji koji se mogu imati za sve boje. Dakle,
moze se zivjeti s bojama, kao i s drugim osjetilnim percepcijama, ali sada
kao primjer uzimamo boje. S bojama se moze zivjeti tako da se s plavom
bojom nesto rada u dusi, poput sile slicne ¢eznji koja izvire iz duse, ali koju
plava boja s uzitkom upija. S crvenom se uvijek rada nesto sto kao da nam
dolazi, sto nas ne zeli prihvatiti, Sto nas na odredeni suptilan nacin zeli
preplaviti. Dok percipiramo boje, moze se imati moralno-dusevno iskustvo,
da tako kazem. Naravno, ne moze svaka osoba izvoditi takve vjezbe u jednoj
inkarnaciji; ali opisujem ih kako biste mogli vidjeti kako su pojedinacni
svjetovi povezani. Dakle, ako bi osoba izvodila takve vjezbe, zivjela bi mnogo
CiSce u svijetu boja. Ako bi takve vjezbe izvodila za druge osjetilne percepcije,
zivjela bi ¢isce u svijetu drugih osjetilnih percepcija. Ali onda bi se ubrzo
dogodilo nesto drugo.

Zamislite osobu koja tako zivo dozivljava plavi nebeski svod. Tada ne bi
imala samo plavetnilo iznad sebe - a to je vrlo subjektivno plavetnilo, jer u
stvarnosti svoda nema - vec¢ bi ga dozivljavala kao blagotvornu unutarnju
povrsinu hemisfere iznad sebe, koja posvuda upija njen dusevni zivot,
hemisferu iza cije povrsine dusevno iskustvo moze prodrijeti. Ljudi koji svijet
dozivljavaju u dubljem smislu, stoga govore poput, naprimjer, Jacoba
Bohme, koji ne kaze: 'Kad covjek vidi plavi nebeski svod..." - ve¢ kaze: 'Kad
covjek vidi dubinu'. - Ovo sadrzi cijelo iskustvo plave boje: 'Kad covjek vidi
dubinu’.

Ali javlja se nuspojava kada covjek uroni u zivot boja: kada su boje prisutne,
dusa istovremeno sjaji. Javlja se zbog mogucnosti, koriste¢i sasvim mali
vremenski isjecak, kojeg covjek inace ne bi mogao koristiti. Kada naidete na
vanjski objekt u obicnom fizickom zivotu, vi ga vidite; dakle, vidite odredenu
boju. Tu zapravo pocinje vas dojam. Tada naknadno mozete misliti, formirati
predodzbu o boji. Ali s videnjem boje pocinje vase zajednistvo s objektom. Ali
to nije pocetak onoga sto se dogada. Vanjski psiholozi iz laboratorija vecé
znaju da izmedu ucinka na nase oci, i pojave predodzbe plave boje, prode
odredeno vrijeme. Dakle, plava boja u prvom redu utjece na nase oci. Ne
percipiramo je odmah, ve¢ prode odredeno vrijeme; tek tada postajemo
svjesni toga.

Danas u obi¢cnim knjigama mozete procitati kako se provode eksperimenti u
laboratorijima. Konstruira se odredeni aparat, i pokusava se stvoriti dojam,
a ispred njega je pokusni kuni¢, student. Student zatim mora registrirati,
koristec¢i drugi aparat, kada primi dojam, kako bi se mogao odrediti kratki
vremenski period koji prode izmedu aktivacije nasih osjetilnih organa i
pojave u svijesti. Prolazi odredeni vremenski period. Tijekom tog razdoblja
jos ne dozivljavamo plavu boju, ako je to plavi dojam, ali dozivljavamo
moralni dojam boje. To ve¢ ima ucinak u nama. Dakle, kako se dusa ulijeva

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



11/136

u plavu, kako se prima s uzitkom, to je ve¢ u nama. Dusevni element boje
zapravo ima ucinak ranije, ali ostaje nesvjestan. Ljudi ga ne percipiraju. | tek
kad se boja pojavi ljudi pocinju razvijati svoju svijest. Ne obracaju paznju na
ono sto prethodi senzaciji boje.

Sada razmislite o0 ovome: kada je netko na odredeni nacin prisiljen obratiti
posebnu pozornost na ovaj moralni dojam boje, na ovo duhovno iskustvo
boje, tada se pojavljuje i nesto posebno. Treba obratiti paznju, kada je
potrebno dodati boju nekoj povrsini, da tako kazemo, to jest, kada se slika ili
kada se opcenito prenose boje koje bi trebale proizaci iz misli. Kada se radi o
pravom slikarstvu, radi se iz duhovnog dojma boje. Ovdje se to ne radi kao
¢isti umjetnik po modelu, koji samo oponasa model, ve¢ se zna da se taj
duhovni dojam mora izazvati, pa se dodaje crvena. Na drugoj povrsini dodaje
se plava, jer se mora izazvati ovaj ili onaj duhovni dojam. Tako je izvedeno
cijelo slikarstvo u nasoj zgradi u Dornachu. Shema boja ovdje u potpunosti
proizlazi iz duhovnog, koje se treba pojaviti kroz boje. Medutim, to je ucinilo
apsolutno nuznim, u najeminentnijem smislu, prvo u sebi imati zgradu kao
dusevno bice. Kao §to ¢e se zgrada suociti sa svijetom, tako je i izrasla kao
zgrada iz dusevnog bica. Ljudi bi mogli percipirati iz cega je zgrada Dornach
izrasla, kada bi mogli koristiti ovo kratko vremensko razdoblje, koje prode
izmedu utjecaja zgrade na osjetilne organe i trenutka kada se dojam
osvijesti. Ali onaj tko je bio ukljucen u izgradnju, mora stvarati upravo iz
ovog kratkog vremenskog razdoblja, mora stvoriti sve u zgradi, u smislu boja
i oblika, iz ovog kratkog vremenskog razdoblja.

Rekao bih da sam vas, na vise znanstveni nacin, uputio u nesto sto vam se
moze ciniti teskim. Ali takve se poteskoce moraju prevladati. Svakako moze
biti slucaj i danas, da covjek kao milost - a milost je tu uvijek u odredenom
smislu, po tome §to stojimo u svijetu - nekako moze uhvatiti ovaj trenutak.
Vidi nesto, a opet ¢ce ponekad imati dojam da se interakcija zapravo vec
dogodila izmedu njega i onoga sto vidi kada to osvijesti. Vidi nesto i kaze
sebi: ¢ini mi se kao da sam ovo vec vidio.

Mozda ste svi upoznati s osjecajem susreta s bicem ili predmetom, da tako
kazem, i da zato imate osjecaj: nije tu samo kada ostavlja dojam na svijet,
vec se priblizio, prije toga nam se vec priblizio. Moglo bi se reci, da je ovo
puzanje priblizavanja, nesto §to se ponekad moze primijetiti. Medutim, za
obican zivot, ono §to se dogada u ovom kratkom vremenskom razdoblju,
odmah je potpuno izvan svijesti, izvan praga. U trenutku kada netko postane
svjestan onoga §to lezi odmah iza praga svijesti, u tom trenutku c¢ini vazno
duhovno otkrice. Zelim to jos jednom ilustrirati na konkretnom slucaju.
Mnogi od vas su vec¢ culi za ovo, a mozda sam to ¢ak i ovdje spomenuo.
Prosle godine, mali djecak je umro blizu zgrade, zgnjecen kombijem u
pokretu. Etersko tijelo ovog malog djecaka ujedinjeno je sa zgradom
Dornach, tvori auru zgrade Dornach, zivi u auri zgrade Dornach. A kada se

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



12/ 136

umjetnicki radi na zgradi Dornach, iz ovog eterskog tijela izlaze sile, koje
naravno izgleda uveéano. Covjek te sile osjeéa u sebi, bas kao §to dusevno
osjeca zgradu.

Zasto je to tako? Zato sto u svijetu o kojem sam upravo govorio, koji je uvijek
oko nas, koji jednostavno ne percipiramo jer ostaje nezapazen prije nego sto
dojam dode do nas, jer se u tom svijetu nalaze eterska tijela umrlih, koja
umrli gledaju. Ono §to umrli vide iz naseg svijeta, ono sto umrli gledaju,
sadrzano je u eterskom svijetu koji nas okruzuje. I mi bismo to uvijek vidjeli
kad bismo, u odredenom smislu, mogli vidjeti prije nego §to vidimo u
fizickom svijetu, kad bismo samo malo mogli prijeci taj prag.

Ali to ne sprjecava umrle da u ovom svijetu uvijek budu aktivni, kroz ono sto
su ostavili za sobom. Okruzeni smo svijetom u kojem zive eterska tijela
umrlih. Na neki nacin, ona su s njim povezana. | samo zato §to ono sto zivi u
eteru, prvo mora pogoditi nase fizicko tijelo i pokrenuti aparat fizickog tijela,
Nne uspijevamo percipirati tu snaznu obavijenost onim §to eterski ostaje
prisutno u nasem svijetu umrlih. Medutim, moramo stec¢i ovaj osjecaj da nas
svijet mora biti obogacen za nase predodzbe, onim Sto je u prvom redu
prisutno u cijelom ovom eterskom svijetu kroz eterska tijela umrlih.

Sami umrli u prvom redu nisu u ovom svijetu, ve¢ samo njihova preostala
eterska tijela. Same umrle ne mozemo pronaci na tako jednostavan nacin -
lako bi 1 taj jednostavan nacin bio tezak. Sami umrli nastavljaju zivjeti,
nakon §to su polozili svoje etersko tijelo, u svom astralnom tijelu i u svom
‘Ja’. Mozete shvatiti kako trebamo preoblikovati svoje predodzbe, kada
uzmete u obzir da se sav misaoni materijal odvaja od nas eterskim tijelom,
koje prelazi u vanjski eterski svijet. Misaoni materijal koji smo ovdje
akumulirali u nasem fizickom tijelu, nakon smrti ne ostaje s nama. Taj
misaoni materijal postaje vanjski svijet. Umrla osoba nakon svoje smrti ne
gleda na misli onako kako je gledala, naprimjer, misli koje je formirala
tijekom zivota, a koje zatim pamti i izvlaci iz svoje podsvijesti. Umrla osoba
na svoje misli gleda kao da su eterska slika; vidi svoje misli vani u svijetu.
Onima koji su prosli kroz vrata smrti misli su nesto vanjsko. Ono sto nam se
ovdje otkriva kroz osjecaje i volju, ostaje povezano s nasom individualnoscu.
To zatim zivi dalje u nasem astralnom tijelu i u nasem 'Ja’. Nase 'Ja’ se pali
u samosvijest kroz kontemplaciju trenutka smrti. Nase astralno tijelo, se pali
mislima u slici pred nama, koje su gurnute u nase astralno tijelo. Kao
rezultat toga dozivljavamo ih u nasem astralnom tijelu. Ovdje u fizickom
tijelu, misli dozivljavamo na takav nacin da ih povlacimo iznutra. Nakon
smrti, dozivljavamo ih na takav nacin da ih gledamo kao §to gledamo
zvijezde, svjetove ili planine, i one na nas ostavljaju dojam. Taj dojam
primamo i dozivljavamo u nasem astralnom tijelu i u nasem 'Ja'. Dakle,
upravo suprotno vrijedi u odnosu na ono sto se dogada u fizickom zivotu.
Dok ovdje misli nazivamo nec¢im unutarnjim, nakon smrti ih moramo

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



137136

nazivati necim vanjskim. Vazno je da shvatimo, da se ne prepustamo
predodzbi da je svijet nakon smrti samo fino, rasprseno ponavljanje fizickog
svijeta ovdje, kako se cesto pretpostavlja u spiritualistickim krugovima. To je
nesto sasvim drugacije. To je nesto sasvim drugacije jednostavno zato sto su
nase misli entiteti izvan nas samih.

Upravo kada se razmislja o takvim predodzbama, shvaca se da ne samo da je
potrebna, rekao bih, odredena otvorenost da bi prihvatili znanost duha, vec i
da se mora imati odredena sposobnost koncepte uciniti fluidnim, da ih se
donekle modificira, da se ne tvrdi da se ono sto je u duhovnom svijetu moze
sebi predociti s konceptima koji se ovdje imaju. Stoga je potrebno da netko
tko je sposoban potraziti umrlu osobu, recimo, da nauc¢i o ovom opcenju s
umrlima. Dok ovdje, kada susrecemo osobu, ulazimo u odnos s njezinim
unutarnjim bicem, mozda kroz to sto nam to unutarnje bice izrazava
rijecima, izrazima ili gestama, s umrlima, kada ulazimo u odnos s njima, oni
nam pokazuju §to nam Zzele rec¢i u objektnom svijetu. Vidimo, takoreci, u
imaginacijama na koje nas upucuju, sto dozivljavaju, sto nam imaju reci.
Moze se rec¢i da umrla osoba, kada je nesto pitaju kaze: pogledaj tamo, tamo
¢es§ naci ono §to ja sada dozivljavam.

Ali sve je to brz proces. Umrla osoba ima sposobnost nadosjetilno percipirati
misli koje mi ovdje dozivljavamo samo interno, nevidljivo. Tek kada se stekne
sposobnost percipiranja misli s umrlim, s njim se moze i dozivljavati. To
njemu daje sasvim posebnu sposobnost da kao umrla osoba dozivi nase
misli, kao takozvana umrla osoba.

To se posebno dogada u slucaju fenomena kojeg bi se ovdje zelio dotaknuti.
Kada netko koga smo voljeli premine, misli u svojim dusama nosimo dalje.
Mislimo o onome §to smo s njim dozivjeli, Sto smo s njim osjecali i tako dalje.
Umrla osoba, rekao sam, vidi misli. Ona takoder vidi nase misli, i vrlo brzo
moze razlikovati misli koje ima kao otiske samog duhovnog svijeta, koje
predstavljaju imaginacije onoga sto je u duhovnom svijetu, od onih misli koje
osoba misli u dusi koja je u tijelu. Moze razlikovati to dvoje. Razlikuje ih kroz
svoje unutarnje iskustvo. Razlika je doista vrlo velika. Kada umrla osoba - za
iniciranog nema razlike - treba iskusiti misao o necemu §to postoji samo u
duhovnom svijetu, mora aktivho dozivjeti tu misao. Prvo mora slijediti,
mogao bih reci, svaki dio te misli koju sam dozivljava. Proces je tesko
objasniti. Pretpostavimo da ovdje postoji slika, ali vi biste tu sliku vidjeli
samo ako biste sami ocrtali i preslikali sve detalje. Umrli to moze. On
ponovno naslika sve misli koje vidi; ponovno ih stvara, da tako kazem, i
dozivljava to ponovno stvaranje. Veliki dio zivota izmedu smrti i novog
rodenja, u biti se sastoji od ponovnog stvaranja onoga Sto je prisutno u
duhovnom svijetu u formaciji misli. Covjek to na ovaj nac¢in ponovno stvara.
Tada zna da ima posla s formacijama misli koje pripadaju iskljucivo
duhovnom svijetu.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



14/ 136

Iskustvo je drugacije kada se iz duhovnog svijeta promatraju misli koje zive
kod ljudi koje smo za sobom ostavili u fizickom svijetu. Nije kao da ih
ponovno stvaramo; naprotiv, s mislima se zaista suocavamo na takav nacin
da se mozemo pasivno povezati. Bas kao §to vazu za cvijece ne moram prvo
ocrtati, ve¢ se ona neposredno formira kao dojam, tako je i s mislima zivih.
One stvarno nastaju na slican nacin, kao §to se ovdje javljaju dojmovi
fizickog svijeta. | to je ono sto uzdize, usrecuje i grije umrle u mislima zivih,
koji su ih voljeli. Jer to je sasvim posebna oblast za umrle, da zavire u misli
onih koji su ostali iza njih i vole ih. To je za njih poseban svijet. Ovdje bi se
fizicki svijet mogao dozivjeti na nacin, zar ne, da bi bilo prisutno samo ono
Sto nastaje u mineralnom, zivotinjskom, biljnom, i u carstvu ljudi. Tada,
naprimjer, ne bi bilo umjetnosti. Umjetnost se stvara uz ono, izvan onoga sto
je stvarno potrebno. To je ono sto covjek, koji dusevno promislja razvoj ljudi,
opcenito zna da ne smije nedostajati u svijetu, iako bi priroda bila jednako
potpuna kakva jest, ¢ak i da ne postoji umjetnost. Dakle, umrli bi u svakom
slucaju mogli zivjeti kako bi ljudi zivjeli u pustom, mrtvom, pukom svijetu
prirode, u svijetu bez umjetnosti; dakle, umrli bi mogli Zivjeti ako bi se
dogodila ¢udna stvar da svaku umrlu osobu njeni voljeni odmah nakon
smrti zaborave. Ono sto se vidi u obliku misli koje ostaju u dusama onih koji
vole umrle, nesto je §to je svakako dodano svijetu u onome §to je umrloj
osobi neposredno potrebno, ali sto uzdize i uljepsava egzistenciju umrle
osobe. To se moze usporediti s umjetnoscu u fizickom svijetu, ali usporedba
je pogresna, jer je to za umrlu osobu uzdizanje, uljepsavanje, u daleko visem
smislu od uljepsavanja fizickog svijeta kroz umjetnost.

Stoga ima duboko znacenje, u cjelini kozmicke egzistencije, kada svoje misli
ujedinimo s mislima umrlih, da umrlima donosimo i misli koje su izrazene
jezikom, konceptualnim jezikom koji je zajednicki zivima i umrlima: jezikom
kojim govorimo ovdje u znanosti duha. Jer sadrzaj znanosti duha, razumije i
umrli jednako dobro kao i zivi. Nikada ne postane stran, umrlima.

Vjerujem da upravo prikupljanjem ovakvih predodzbi, postupno dobivamo
zivopisnu sliku duhovnog svijeta. Mozemo pronaci put u ono sto lezi s one
strane praga i iz ¢ega, u biti, proizlazi i sve sto za nas postoji s ove strane
ovog praga.

U svijetlu ovih pojava, mora se imati u vidu da je - opravdano, naravno, jer je
to dio kozmickog plana - danasnje covjecanstvo kratkovidno u svom pogledu
na svijet, ali zapravo vise kratkovidno nego sto treba biti. Jer kada istinski
materijalisticki nastrojena osoba naseg vremena, formira svoje koncepte,
svoje predodzbe o svijetu, ona misli da su te predodzbe, ti koncepti,
univerzalno ljudski. Znate koliko je tesko nauciti materijalisticki nastrojenu
osobu da se moze razmisljati drugacije od nje. Materijalist je, uostalom,
prizeman, kada kaze da je svatko tko ne misli kao on budala. Ne postoji veca
unutarnja netolerancija od one materijalisticki nastrojene osobe.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



15/ 136

Materijalisticki nastrojena osoba u osnovi uvijek razmislja ovako: ljudi su
prije mislili da postoje svakakve vrste duhovnih stvari; jedva bi napravili
korak u zivotu, a da ne bi posvuda sumnjali ili cak vidjeli duhove. Ali sve je
to bila cista fantazija. Sada smo mi, kao ljudska rasa, konacno toliko
napredovali da smo napustili tu djetinjastu ideju. - Ipak, ljudi bi na svakom
koraku mogli primijetiti koliko je takva ideja apsurdna.

Zelim to ilustrirati primjerom koji se ¢ini nategnutim, i dolazi iz potpuno
drugacije perspektive od one o kojoj smo danas raspravljali. Razmislimo o
slici koju ¢esto razmatramo iz razlicitih kutova prve faze zemaljskog razvoja,
egzistencije covjecanstva u raju, kako je imamo u Bibliji. Razmislimo o ovoj
slici prvih ljudi, Adama i Eve u raju: Eva grize jabuku, daje jabuku Adamu,
zmija na drvetu zavodi Evu. Ovaj se motiv ponekad jos uvijek slika, posebno
danas, na nacin da se slika §to prirodnija zena, i jo§ prirodniji muskarac, jer
je to moderno. Bilo da se radi o impresionizmu ili ekspresionizmu, u svakom
slucaju slika se sto prirodnija zena i jo$§ prirodniji muskarac, prirodni
krajolik, prirodna zmija koja pokazuje svoje prirodne, pohlepne zube i tako
dalje. Ali nije se oduvijek slikalo na ovaj nacin, jer takva slika ne bi prenijela
pravu stvarnost koju bismo trebali vidjeti. Naravno, znamo da bismo u zmiji
trebali vidjeti simbol stvarnog zavodnika, Lucifera. Ali Lucifer je bice koje je,
kao sto znamo, ostalo iza tijekom egzistencije Mjeseca i koje, kako se
pojavljuje u zemaljskoj egzistenciji, u zmiji moze imati samo svoj simbol.
Medutim, zmija nije Lucifer, ve¢ ga nekako treba gledati duhovno. To znaci
da se ovaj Lucifer takoder mora vidjeti dusevnim mocima. Ovaj Lucifer mora
se vidjeti iznutra, naporom unutarnjih moci. Kako ga se moze vidjeti, dragi
prijatelji? U osnovi, svi nosimo dojmove Lucifera u sebi, bas kao nosimo i
dojmove Ahrimana. Pokazat ¢u vam, Sto je krace moguce, bez ikakvih
argumenata ili detaljnih objasnjenja, koja sami mozete pronaci u onome §to
vec¢ imamo u nasoj literaturi, kako bi se mogla imati predodzba o Luciferu.

Covjek unutar sebe nosi impulse luciferskog. Nosi ih na takav nacin da se
nalaze u njegovoj glavi, a odatle prozimaju astralno tijelo, gdje je zaostalo
lucifersko. Dakle, dok su Duhovi oblika formirali svoju glavu, u njihovu
glavu prodiru luciferski impulsi, ali i u ono sto je formirano iz astralnog, u
lednu mozdinu. Dakle, ako bismo iz covjeka izvukli glavu i njezin nastavak,
kraljeznicu, dobili bismo zmiju, zmijoliku formaciju s ljudskom glavom.
Naravno, cijelu stvar treba tada promisljati astralno; glava je jos uvijek
donekle replika ljudske glave, a kraljeznica koja s nje visi, proteze se
zmijoliko. Zamislite to objektivho projicirano prema van, i to je zmija s
ljudskom glavom. To znaci da bi svatko, tko na slici vidi izvana Lucifera,
mogao reci: zmija s ljudskom glavom. - Ne zmija sa zmijskom glavom, jer to
vise nije Lucifer; to je zemaljska zmija na kojoj su Duhovi oblika vec¢ djelovali
kao na zemaljsko bice. Dakle, morali bismo reci, zmija s ljudskom glavom.
To znaci da bi slikar koji bi htio naslikati Lucifera na drvetu, morao prikazati
zmiju kako se uvija uz drvo s ljudskom glavom na vrhu. Pritom bi slikao iz

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



16/ 136

perspektive nase znanosti duha. Stoga bismo morali zamisliti Adama i Evu
blizu drveta, i omotano unutar drveta, nesto nalik zmijskom tijelu, osim
kraljeznice transformirane u astralni oblik, koja oponasa ljudsku glavu. Kad
je zena prvi put vidi, prirodno je oblikovana prema zenskom licu.

Idite ovdje u muzej, u umjetnicku galeriju, i pogledajte sliku majstora
Bertrama, i vidite kako je, usred Srednjeg vijeka, naslikao ovu zmiju na
drvetu, bas kao sto sam je upravo opisao. To je frapantno! Velicanstveno je i
zapanjujuce, jer nam pruza dokaz da je slikar usred Srednjeg vijeka slikao
prema realnim, stvarnim predodzbama duhovnog svijeta. Ovo je konacan
dokaz, da se ne moramo vratiti mnogo stoljeca unatrag da bismo danas
dobili dokaz da su ljudi tada znali nesto Sto je covjecanstvo zaboravilo u
ovom dobu materijalizma.

Naravno, ova tema, o kojoj sam wupravo raspravljao, nikada nece biti
dotaknuta u vanjskoj povijesti umjetnosti. Unato¢ tome, u nasem
materijalistickom dobu, svatko se moze uvjeriti, ne samo imati stav vec i
percipirati: pogled na duhovno nestao je tek u posljednjih nekoliko stoljeca.
Svatko tko ode u umjetnicki paviljon, i pogleda ovu sliku raja koju je
naslikao Majstor Bertram, ima uvjerljiv dokaz, pruzen na vanjskoj fizickoj
ravni, da nije bilo tako davno kada su ljudska bica mogla zaviriti u duhovni
svijet kroz ono sto nazivamo atavistickom vidovitoscu, i znati njegove tajne
na potpuno drugaciji nacin nego §to se znaju danas. Samo zamislite koliko
slijepi ljudi zapravo hodaju svijetom, buduc¢i da se mogu izvana na fizickoj
razini uvjeriti, samo kad bi htjeli, da se odvija razvoj.

Znacajno je da je tijekom posljednja tri ili cetiri stoljeca postojeca,
atavisticka, nesvjesna vidovitost opala. Jer naravno, majstor Bertram nije
mogao razviti znanost duha. On je samo vidio, jos uvijek u eterskom carstvu,
Sto Lucifer zapravo radi i slikao u skladu s tim. Bila je to nesvjesna,
instinktivna vidovitost.

Da bi ljudima dosla vanjska percepcija, ova drevna percepcija duhovnog
svijeta, morala je opasti. Ali ljudi je moraju ponovno steci. | postupno mora
doci vrijeme kada ¢e ono sto je izgubljeno, biti ponovno steceno, iako samo u
polju svijesti. Stoga to mora pripremiti struja znanosti duha. Ljudi se mogu
ponovno pribliziti duhovnom svijetu, samo proucavajuci znanost duha. Ali
ova znanost duha mora zaista dovesti do uvida u duhovni svijet.

Danas se znanstveno moze dokazati, koliko daleko prirodna znanost moze
iIci. Kada danas cisto znanstveni mislilac govori o toj temi, on zapravo govori
u dusevnom aparatu, o tjelesnom instrumentu dusevnog zivota. Sada,
iIspitajte danas dostupna izlaganja - to se zove psihofiziologija - koja potjecu
od najvaznijih znanstvenih mislilaca naseg vremena i pogledajte Sto oni
iImaju za rec¢i o dusevnom, to jest, u njihovom vlastitom smislu, o dusevnom
aparatu. Na vrlo neobican nacin, svugdje cete pronaci da ovi ljudi kazu: ako

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



17/ 136

uzmemo u obzir osjetilni i zivot predodzbi, dusevni aparat je uvijek dio njega,
a zatim opisuju sto se dogada u mozgu, u zivcanom sustavu, kada osoba
osjeca i ima predodzbe. Tjelesni, materijalni paralelni proces se moze pronaci
svugdje. Sada, kada ovi istrazivaci pristupe osjecaju i volji, ne nalaze nista
od tjelesnog paralelnog procesa.

To da takvo §to ne izlazi na vidjelo, da se ne primjecuje, to je samo zato sto
prirodna znanost i njeno razmatranje - ne moze se bas rec¢i razmatranje, jer
je razmatranje korisno, ali monisticko razmatranje prirodne znanosti je
krajnje suvisno - to jest, zato Sto monisti likuju oko c¢injenice da za svaki
proces misli i osjeta, postoji odredeni fizicki proces i da su misao i osjet
vezani uz mozak. Ali oni ne govore o osjecaju i volji. Najvise §to govore je o
tonovima osjecaja, odnosno o nijansiranim predodzbama. Ali nikada ne dodu
do osjecaja i volje. A posteni prirodoslovci kazu: nasa znanost ne ide do
osjecaja i volje. Ono sto sada govorim mozete procitati u znanstvenoj
literaturi. To se u svakom pogledu moze dokazati. Naprimjer, istinu onoga
Sto sada govorim najlak§e mozete pronaci kod dr. Theodor Ziehena, vrlo
poznatog psihijatra i psihofiziologa naseg vremena. On pokazuje pojedinacne
procese koji odgovaraju misljenju, osjetu. Cak dolazi do nijansi osjecaja; ali
ne dolazi do samog osjeca i volje. Stoga porice osjecaj i volju. Oni uopce ne
postoje, kaze. Moze li se zapravo jasnije znanstveno dokazati da se
znanstveno misljenje proteze samo na privremeno, samo Nna ono §to
odlazemo smrcu, i da ono §to je izvan toga, Sto kao sto sam rekao, zivi u
osjecanju i volji, tako malo pripada tijelu da to prirodoslovac uopce ne
pronalazi, da to cak odbacuje i porice! Pa ljudi gacu: osjecaj i volja ne postoje
jer se obichom znanoséu ne mogu otkriti; sama prirodna znanost nam
danas pokazuje da osjecaj i volja nisu povezani s tijelom kao takvim, poput
misli i osjeta!

To je povezano s c¢injenicom da se misli odvajaju od nas i nakon smrti
pojavljuju se rasirene vani. Osjecaj i volja ostaju s nama. A iz osjecaja i volje
proizlazi mo¢ stvaranja tabele misli. Svatko tko zeli, danas moze pokazati,
iskljucivo kroz prirodnu znanost, kako osjecaj i volja nemaju nikakve veze ni
s ¢im §to je priroda, vec¢ se nakon smrti pojavljuju kao astralno tijelo i 'Ja’ te
ostaju zajedno s c¢ovjekovom individualnoscéu, pale¢i se u novu svijest na
nacin koji sam opisao; jer je cijelo Sirenje etersko, reflektirano u astralnom
tijelu, a zatim reflektirano u 'Ja’' nakon §to je i astralno tijelo odlozeno.

U osnovi, sve je u redu. | suvremena znanost ne opovrgava znanost duha;
ona je zapravo dokazuje! Kad bi se samo imalo malo razumijevanja, vidjelo bi
se kako, kroz ispravno razumijevanje, istinska prirodna znanost pokazuje
iIspravnost znanosti duha, ¢ak i s obzirom na pojedinacne tvrdnje.

Znanost duha, kao sto vidite, mora u nasem vremenu zapoceti, uci u razvoj

ljudi, nesto je sto mora zahvatiti covjecanstvo, jer ¢e ono shvatiti samo ono

prolazno i o onom vjecnom Kkoje zivi u nama, nece nista znati. Doci ce
Rudolf Steiner - Veza izmedu zivih i umrlih



18/ 136

vrijeme kada ce ljudi to prvo shvatiti, a zatim ce se visSe baviti razvojem svog
zivota volje, razvojem svog zivota osjecaja. Jer samo Kkroz osjecaje i volju
sjedinjujemo se sa svijetom, koji nije bez misli.

Ljudi ¢e prirodno prigovoriti: pa, onda jednostavno osjecas duhovni svijet,
nisi s voljom tu! Ne, upravo kroz osjecaj i volju sjedinjeni smo s objektivnim
svijetom misli, s mislima koje zive, mislima koje ne samo da mislimo. | kao
Sto je istina da su ljudi u pretpovijesno doba mogli zaviriti u duhovni svijet,
tako je istina da c¢e ljudi u buducnosti ponovno morati steé¢i taj uvid u
duhovni svijet. Ali to ¢e moci postici samo ako odluce prvo se donekle baviti
mislima duhovnog svijeta, sto nase vrijeme odbacuje.

Da bi se to postiglo, mnogi, mnogi koncepti i predodzbe koje danas kruze
morat ¢e se ispraviti. Tesko je povjerovati koliko ljudi danas razmisljaju -
dopustite mi da upotrijebim paradoks - nepromisljeno. Daju definicije za
koje su apsolutno uvjereni da su to¢ne, da ih se uopcée ne moze osporiti.
Medutim, duhovni znanstvenik ima zadatak temeljito ispitati ono u §to su
ljudi apsolutno uvjereni, jer im se to ¢ini potpuno logi¢nim, jer su u to
uvjereni. Naprimjer, ako se mekoga u danasnje materijalisticko doba pita:
Sto je istinit koncept? - odgovorit ¢e i rec¢i nesto poput: istinit koncept je
kada stvorim unutarnju sliku objekta koji stvarno postoji u svijetu. To jest,
svatko ce danas definirati: istina se sastoji u slaganju, slike koju netko
stvara u mislima, s nec¢im vani. Sada, ispitivanjem koncepta, vrlo se lako
moze pokazati da istiniti koncept nema apsolutno nikakve veze s onim sto se
obi¢no tako naziva. Lako se moze pokazati da bitak slijedi potpuno drugaciji
put od slike koju stvaramo kao koncept. Ako je koncept istinit samo ako
odgovara bitku, onda bi prirodno bio istinit samo dok ga bitak potvrduje.
Naprimjer, koncept bismo mogli usporediti sa slikom koju napravimo kao
portret osobe. Portret je dobar ako nalikuje osobi. Ali nema nikakve veze s
bicem te osobe. Korespondencija slike s nekim sebstvom ne doprinosi
unutarnjoj istini slike. Jer zamislite da napravite portret osobe i da ona
odmabh iza toga umre. Prvo, slika odgovara onome §to jest, a zatim onome $to
nije. Bitak uopce nema veze s tim je li slika istinita ili ne; to nema veze s
bitkom. To je nesto potpuno imaginarno za one koji stvar istinski logicki
razmatraju. Bitno je da se te stvari dozivljavaju unutarnje. A to unutarnje
iIskustvo je nesto §to covjecanstvo mora ponovno steci.

Ali to prije svega zahtijeva - a do toga mozemo doci promatrajuci nasa teska,
patnjom ispunjena vremena - da covjecanstvo ponovno stekne osjecaj za
stvarnu istinu. Zbog materijalizmma se postupno udaljavalo od istine. Izgubili
smo se kroz materijalizam, posebno u pogledu koncepta istine. Usporedite
danas, ako to mozete provjeriti, novinarske opise - i koliko ljudi danas ne
¢ita nista osim novina - nekog dogadaja kojem ste svjedocili s vlastitim
percepcijama. Ako ga ponovno procitate u novinama, vidjet ¢cete da je opisan
na nacin na koji doticni novinar misli da moze ostaviti dojam na svoje

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



19/ 136

citatelje. Ali osjecaj da treba odgovarati istini sve je manje prisutan. Ali to je
dio toga. | sve dok to ne prozme covjecanstvo, impuls koji vodi iz osjetilnog
svijeta u duhovni svijet, nece moci uzburkati duse. Jer pod tim manjkavim
konceptima istine, koncepti prikriveno postaju lazni. Koliko cesto
dozivljavamo, naprimjer, sljedece: netko pise o znanosti duha, recimo o
onome §to sam ja objavio o znanosti duha. Zatim pise i naravno, ne moze
izbjec¢i da kaze, na temelju svojih materijalistickih koncepata, da je sve to
plod fantazije i da se ne bi smjelo ispredati iz fantazije. | zatim nastavlja
iIstrazujuci kako je moguce da covjek moze biti fantast.

Takav clanak se zapravo pojavio ne tako davno! Ispituje kako osoba moze
biti toliki fantast. Govori odakle ta osoba - u ovom slucaju, to sam bio ja -
dolazi, gdje je prije zivjela, i kako do tih fantazija moze doc¢i kroz odredeno
rasno mijesanje. U svom materijalizmu, fantaziraju nevjerojatne stvari. | to je
ono S§to govorim: jednostavno zgrabite laz, iznutra iskrivljujete istinu.

Naravno, to se ne moze izravno dokazati. Ali kako je tu licemjerje, u tome da
nekoga optuzite za fantaziju, a zatim sami fantazirate o njemu! Ako bolje
pogledate nas§ sadasnji zivot, vidjet cete koliko je nevjerojatno rasiren ovaj
nedostatak odgovornosti da sve sto kazemo zapravo odgovara stvarnosti. Bez
da steknemo ovaj osjecaj, na intenzivan nacin, ne mozemo dobiti pristup
duhovnom svijetu. Ne mozemo ni shvatiti zasto ono §to znanost duha donosi
iz duhovnog svijeta kao istinu, zasto to mora biti istina. Ali previse smo
kratkovidni da bismo na ovaj nacin istinski razmotrili nasu sadasnjost, i
previse smo vezani za svoje interese u ovome ili onome da bismo istinski
vidjeli u svim oblastima, kako neistina svjetluca i probija se u svaki proces
zivota.

Istinski osjecaj, istinske predodzbe, istinsko promisljanje o tim stvarima, to
su prve pripreme za znanost duha. | takvo promisljanje mora spadati u,
rekao bih, svojevrsno svjesno pripremno razdoblje za ono sto buducnost
¢ovjecanstva mora uistinu biti; jer samo u ponovnom ujedinjenju duse s
duhovnim, moze lezati buduce spasenje ljudske rase. Znanost duha nije
nesto sto trazimo kao jos jednu senzaciju; radije, znanost duha mora biti
nesto za §to znamo da se mora pojaviti u nasem vremenu, jer je covjecanstvu
ova znanost duha potrebna. I moramo se, u odredenom smislu, osjecati
predanima njoj, kada bistro i jasno pogledamo tijelo razvoja covjecanstva.

Ali kakvu beskonacnu obogacenost dozivljavamo kroz ono §to nam znanost
duha moze dati, postupno prosirujuci svijet, dodavanjem duhovnog podrucja
fizickoj oblasti ljudskog razvoja! U dobu materijalizma, ljudi su sve vise
odsjeceni od svijeta u kojem c¢ovjek postoji izmedu smrti i ponovnog rodenja.
Zauzvrat, znanost duha im mora dati priliku da zive s cijelim covjekom,
ukljucujuci i ono §to je prisutno u covjeku kada mu nedostaje fizicko tijelo.
Nas svijet za to nista ne nudi.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



20/ 136

Covjeku moze biti zaista tesko u dusi, posebno u ovim teskim vremenima,
kada vidi nesto poput knjige Ernsta Haeckela, naprimjer, koja je upravo
objavljena. On tu knjigu naziva 'Misli o vjecnosti'. Ernst Haeckel je jedan od
najuglednijih umova naseg vremena. Te 'Misli o vjecnosti’, povezane su
upravo s velikim ratom naseg vremena. Koji je njezin glavni sadrzaj? Glavni
sadrzaj ove Haeckelove knjige jest da on pita: sto nam ovaj rat moze
pokazati? Tisuce i tisuce ljudi umiru od vanjskog nasilja, bez ikakve nuzde.
Moze li itko u ovom ratu vidjeti nuzan dokaz - misli Haeckel - da su sve misli
0 vjecnosti i beskonacnosti apsurdne? Ne mora li nas upravo ovaj rat, koji
unistava vanjskim nesrecama, mecima i tako dalje, uvjeriti u to? Ne mora li
nam ovaj rat pokazati - vjeruje Ernst Haeckel - da nema niceg izvan obi¢nog
fizickog zivota?

Naravno, ovi ozbiljni dogadaji ¢e druge ljude sadasnjice dovesti do drugacije
vrste razmisljanja o vjec¢nosti, do suprotne misli o vjecnosti, do misli o
vjecnosti koja u njima barem izaziva osjecaj, da oni koji prolaze kroz vrata
smrti u takvim vremenima nastavljaju svoju ljudsku misiju u drugim
svjetovima, i da je upravo ono Ssto prinose kao zrtvu, polaziste za ono sto
moraju postici kada vise ne nose fizicko tijelo.

S postojecim znanostima moze se dokazati oboje. Kao §to se s postojecom
znanosSéu mogu stvoriti izvrsni uredaji koji podizu ¢covjekovu egzistenciju,
koji u mirnom smislu unapreduju ljudsku kulturu, ali i najgori uredaji za
unistenje, tako da se istom vanjskom znanosc¢u moze stvoriti oboje i dokazati
oboje.

Da bismo istinski proniknuli u svijet u kojem se zivi vjecno, znanost duha je
neophodna. | ova znanost duha, govorio samo o tome ovdje, i barem nekima
od vas, nam pokazuje, izmedu ostalog, da oni koji rano napuste svoje fizicko
tijelo, prije nego sto istekne normalan zivotni vijek za fizicku razinu, predaju
svoje etersko tijelo eterskom svijetu, i nastavljaju zivjeti u svojoj
individualnosti. Dakle, cjelokupno opazanje i duh znanosti duha, pokazuje
da takvo etersko tijelo, koje bi fizicko tijelo moglo snabdijevati dugo vremena
nakon $§to je predano eterskom svijetu, sadrzi u sebi sile koje bi fizicko tijelo
moglo snabdijevati desetljecima. Ono je tamo u eterskom svijetu, kao sto
sam vam pokazao primjerom.

Ono sto netko stekne kroz svoju zrtvenu smrt, zivi dalje u njegovoj
individualnosti. To u njemu zivi upravo u vremenu poput naseg, i znacenje
onoga sto se dogada mozemo shvatiti samo ako to mozemo vidjeti okom duse
znanosti duha. | to skrece nasu pozornost na duhovni pandan onoga §to se
sada dogada diljem europskih zemalja, kroz mocne i bolne procese koji se
diljem Europe odvijaju na fizickoj razini. Duhovni korelat, paralelni duhovni
proces toga, mora, jer je sve fizicko vodeno duhovnim svijetom, teci u fizicke
procese ljudske evolucije u buducnosti. Ali to ¢e biti plodonosno samo ako
ljudske duse ovdje na Zemlji, u svojim fizickim tijelima, imaju svijest da s
Rudolf Steiner - Veza izmedu zivih i umrlih



21/136

onim sto u duhovnom svijetu prezivi od tisuca i tisuca zrtvenih smrti, imaju
nesto efikasno i korisno, pod sto se mogu smjestiti, da tako kazem, kako bi
ovdje na Zemlji djelovali u buducnosti, ujedinjeni s umrlima kroz svijest koju
dusa moze imati o stvarnosti duhovnog svijeta.

To je ono §to znanost duha mora dati ljudima, takoder i u vezi ovih
iskustava. Tada ¢e duhovne aspekte ovog mocnog svjetskog dogadaja moci
pravilno uciniti plodonosnima za buducnost, i moci ¢e ga pravilno
promisljati, osjecati i dozivjeti:

Iz hrabrosti boraca,
Iz krvi ubijanja,
Iz tuge napustenih,

Iz pozrtvovnih djela ljudi
Narasti ¢ce duhovni plod -
Duse duha svjesne, usmjerite
Svoj um u duhovnu oblast.

Rifias, 1oty

TV U ULy &

%
:
.

e

Majstor Bertram von Minden (1345 - 1415)

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



22 /136
Esencijalni ¢lanovi covjeka izmedu smrti i novog rodenja

Kassel, 18. veljace 1916.

Vrijeme u kojem zivimo posebno sugerira koliko je hitno da ljudi naseg
vremena istraze smisao zemaljskog zivota. A smisao zemaljskog zivota,
nikada nam ne moze postati jasan, ako se usredotocimo samo na ono §to se
dogada u osjetilnom svijetu. Jer sve sto se dogada u osjetilnom svijetu,
dobiva svoje dublje znacenje samo kroz duhovnu oblast, koja takoder nalazi
izraz u ovom osjetilnom podrucju. Nase vrijeme je vrijeme teskih kusnji. A
oni koji su spremni ostati postojani i vjerni nasem cilju, posebno trebaju
shvatiti kako je ovo nase vrijeme, vrijeme kusnji, kako ono moze otkriti svoje
znacenje - takoder i smisao! - u nasim dusama, samo ako se u nasim
dusama uzdignemo do onoga §to se duhovno izrazava, ¢ak i u tako ozbiljnim
dogadajima koji se odvijaju na fizickoj razini.

S obzirom na c¢injenicu da gledamo polja gdje se, u bezbroj slucajeva,
otvaraju vrata smrti, i s obzirom na pomisao da su mnogi nasi prijatelji ve¢ u
velikom broju napustili fizicku razinu, mozda ¢e danas posebno dobro biti
ako svoju pozornost usmjerimo na ono Sto se moze rec¢i 0 svijetu u koji
covjek ulazi kada ovdje prode kroz vrata smrti. Iz ove perspektive - znate,
postoji mnogo, mnogo perspektiva iz kojih mozemo zapoceti - danas zelimo
ponovno razmotriti zivot izmedu smrti i novog rodenja.

U nasoj znanosti duha, prvo pokusajmo razumjeti covjeka kakav stoji pred
nama: znamo da stoji na takav nacin, da pred nama otkriva svoju fizicku i
duhovnu stranu. Znamo da ta duhovna strana za fizicki plan ostaje
nadosjetilna; duhovno se moze objaviti, otkriti samo kroz fizicko. | kada tako
razmatramo covjeka ovdje na fizickoj razini, kako bismo ga razumjeli u
smislu nase znanosti duha, kazemo: u prvom redu nam se otkrivaju cetiri
glavha clana covjeka - to znate iz moje prezentacije 'Teozofije' - koje
nazivamo fizickim tijelom, eterskim tijelom, astralnim tijelom i 'Ja’. Odmah
od eterskog tijela nadalje, ¢lanovi ljudske prirode su za fizicko promatranje
nadosjetilni. Ali mi svoje 'Ja’ i astralno tijelo dozivljavamo. Dozivljavamo ih
iznutra. Dozivljavamo ih upravo zato sto smo sposobni spoznati sebe kao
‘Ja’, cak i ako to 'Ja' ostaje nevidljivo, nadosjetilno. Ukratko, moze se
razumjeti, cak i ako se drzimo onoga sto otkriva samo fizicki svijet, zasto
c¢ovjeka razmatramo u ova cetiri clana.

Danas zelimo postaviti pred duse, da se covjeka koji zivi izmedu smrti |
novog rodenja takoder moze promatrati na slican nacin, da je moguce
govoriti o ¢lanovima covjeka koji se nalazi na zivotnom putu izmedu smrti i
novog rodenja. Znate: fizicko tijelo predajemo elementima, supstancama
Zemlje; etersko tijelo predaje se opcem eterskom svijetu; nakon nekog

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



23/136

vremena, ono Sto je prvenstveno u nasem astralnom tijelu, ali o ¢emu
zemaljski covjek vec nista ne zna, takoder se u odredenom smislu rastvara; i
‘Ja’' tada prolazi kroz svijet koji dozivljavamo izmedu smrti i novog rodenja.

Sada, ne bismo trebali vjerovati da covjek koji stoji izmedu smrti i novog
rodenja, nije bice jednako diferencirano, jednako strukturirano, kao i ljudsko
bice ovdje u fizickom svijetu. Izmedu smrti i novog rodenja, mozemo govoriti
I 0 ¢lanovima ljudske prirode; samo tada ¢cemo morati govoriti na sljedeci
nacin.

Ovdje, kada promatramo covjeka na fizickoj razini, '‘Ja’ nam se isprva ¢ini -
ako smijem tako reci - kao najvise. Covjek svoje fizicko tijelo ima sa svim
mineralima, svoje etersko tijelo s biljkama, a astralno tijelo sa zivotinjama.
‘Ja’ on ima samo za sebe. U duhovnom svijetu, 'Ja’', koji nam ovdje izgleda
kao najvisi ¢lan ljudske prirode, najnizi je ¢lan ljudske prirode, tamo u
svijetu izmedu smrti i ponovnog rodenja. Kao sto ovdje poc¢injemo s fizickim
tijelom, tako i za duhovni svijet moramo poceti s 'Ja’, koji je obavijen, poput
magle, astralnim podrucjem samo tijekom vremena dok c¢ovjek prolazi kroz
svijet duse, ali koji je ipak najnizi ¢lan ¢ovjeka izmedu smrti i novog rodenja.
| kao sto se ovdje obavijamo, kada kroz rodenje ili zacece iz duhovnog svijeta
ulazimo u fizicki svijet, tako se i u duhovnom svijetu obavijamo, mogli bi
reci, duhovnim ¢lanovima. Zapravo ve¢ imamo imena za te duhovne c¢lanove.
Razmotrimo ih malo, iz jedne drugacije perspektive. Nakon sto prodemo kroz
vrata smrti, obavijamo se duhom-samim. To je, uostalom, clan ljudske
prirode kojeg c¢e covjek razviti u buducnosti tijekom razvoja Jupitera. Ono
Sto sada nazivam duhom samim, za svijet izmedu smrti i novog rodenja, nije
bas isto ono sto ¢e se razviti kad covjek napreduje od Zemlje do Jupitera;
ono §to c¢e covjek razviti na Jupiteru, bit ¢ce neka vrsta vanjske slike, nekakvi
pandan pojavi osjetila, duhovnog bica kojima se ljudi obavijaju dok prolaze
kroz vrijeme izmedu smrti i novog rodenja. Svakako je istina, da se ovaj clan,
u koji se ljudi obavijaju dok prolaze kroz vrijeme izmedu smrti i novog
rodenja, takoder moze nazvati duhom samim.

Kako se proces nastavlja, covjek tada sebe obavija onim entitetom Kkoji se
moze nazvati zivotnim duhom, koji je pak duhovni pandan necemu §to ce se
pojaviti u fizickom procesu tek tijekom razvoja Venere. A pravi ¢covjek duha,
je ono sto se u covjeku razvija kao duhovni pandan onome sto ¢e covjek u
fizickoj slici imati u najvisoj sferi, tijekom razvoja Vulkana, sto danas
mozemo tek nazrijeti u njegovom fizickom razvoju. Dakle, mozemo reci: kao
Sto se ovdje covjek obavija u astralno, etersko i fizicko tijelo, tako se, dok
urasta u duhovni svijet, obavija u duh sam, zivotni duh i duhovnog ¢covjeka.

Sada bih vam Zzelio detaljnije opisati kako se stvari odvijaju, iz onoga §to bi

se moglo nazvati znanjem inicijacije. Polovicu tih stvari ve¢ znate. Kada

covjek prode kroz vrata smrti, njegovo fizicko tijelo predaje se elementima

Zemlje. Ovo odvajanje fizickog tijela, izvanredno je vazno za zivot izmedu
Rudolf Steiner - Veza izmedu zivih i umrlih



24 /136

smrti i novog rodenja. Svakako, ¢ini se trivijalnim reci da je smrt zapravo
rodenje za duhovni svijet; ali to je ipak valjana izjava. Jednostavno se
moramo naviknuti da svoje koncepte ucinimo fleksibilnijima, tako da ne
budemo izravno vezani za ono zemaljsko. Svoje koncepte smo navikli
oblikovati samo prema onome sto nam Zemlja nudi. Moramo ih biti sposobni
mijenjati. Zivot u duhovnom svijetu potpuno je drugagiji od zivota na Zemlji.
Duhovno iskustvo koje covjek ima u duhovnom svijetu dok prolazi kroz vrata
smrti jest: da mu se fizicko tijelo odvaja. To je znacajno, iznimno znacajno
iskustvo! | prije svega, o ovom iskustvu se mora rec¢i da je, u odnosu na
pocetak duhovnog zivota nakon smrti, sasvim suprotno od nacina na koji se
rodenje covjeka odnosi prema fizickom zivotu izmedu rodenja 1 smrti.
Nijedno ljudsko bice ne moze se osvrnuti na svoje rodenje s fizickom
spoznajom utemeljenom na Zemlji. Covjek ne dozivljava svoje rodenje svojim
fizickim kognitivnim mocima, ovdje na Zemlji. Kao sto ovdje ne dozivljavamo
fizicko rodenje, kao sto ljudi na to nemaju sjecanja - sjecanje pocinje tek
kasnije - na dogadaj svog rodenja, i kao §to to vrijedi za fizicki zivot i tako
mora biti, tako i za zivot izmedu smrti i novog rodenja vrijedi suprotno. Jer
trenutak, trenutak - ne mogu rec¢i umiranja, ve¢ smrti, ostaje kao nesto na
Sto se ljudi uvijek iznova mogu osvrnuti, kroz cijeli tijek zivota izmedu smrti i
novog rodenja. Bas kao sto se nikada ne sjecamo dogadaja svog rodenja u
fizickom zivotu, tako jasno tijekom cijelog naseg zivota izmedu smrti i novog
rodenja, imamo pred sobom trenutak smrti, ali s druge strane, sa strane
duhovnog iskustva, s druge obale, da tako kazem. Za zemaljskog covjeka,
smrt moze, s odredenim opravdanjem, imati u sebi nesto zastrasujuce. Ona
predstavlja propadanje fizickog zemaljskog covjeka. Upravo je suprotan
slucaj kada se covjek, izmedu smrti i novog rodenja, osvrée na svoju smrt:
tada ona uvijek predstavlja pobjedu duha nad fizickim; tada smrt predstavlja
najljepsu, najvecu, najvelicanstveniju, najuzviseniju stvar koja se u biti moze
iskusiti. A buduci da se covjek tijekom cijelog svog duhovnog zivota izmedu
smrti i novog rodenja, moze osvrnuti na svoju smrt, taj pogled na svoju smrt
je ono §to mu daje svijest nakon smrti, tako da zna: odlozio sam svoje fizicko
tijelo. |1 ¢injenica da to dozivljavamo, da to uvijek imamo pred sobom, nakon
smrti nam daje nasu samosvijest, bas kao sto svoju samosvijest ovdje u
fizickom svijetu postizemo imajuci svoje fizicko tijelo.

Kada smo mi, s nasim astralnim tijelom i 'Ja’, izmedu uspavljivanja do
budenja izvan fizickog tijela, nemamo svijest o fizickom svijetu. Nakon
budenja, moramo ih fizicki gurnuti u sebe, tada 'Ja' svijest moze ponovno
procvjetati. Svaki put kada nakon smrti gledamo smrt, kada cijeli ovaj
dogadaj, ovaj - s druge strane - uzviseni, lijepi dogadaj, stoji pred nasom
dusom, tada se svijest uvijek iznova pali nakon smrti. To u potpunosti ovisi
o stalnoj kontemplaciji ovog trenutka.

| nesto drugo je povezano s ovim. Pomalo je tesko govoriti o tim stvarima jer,
kao sto sam rekao, ovdje u fizickom svijetu ne postoje odgovarajuca

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



25/136

iskustva, ali te stvari treba pokusati okarakterizirati onakvima kakve jesu.
Dakle, kada u nasem daljem postojanju nakon smrti gledamo svoju smrt,
imamo, prije svega, perceptivni i konceptualni dojam da tamo gdje smo
umrli, sada kada smo umrli, nema nicega, ¢ak ni prostora. To je, kao sto
sam rekao, teSko opisati, ali istina je: tamo nema niceg. |, govorec¢i u
vanjskom smislu: stvar se ¢ini velicanstvenom i uzvisenom, jer nam se svuda
drugdje otvara novi svijet. Preplavljujuci, duhovni svijet pritiSce sa svih
strana, ali tamo nema nicega od ¢ega smo umrli.

Ovako teoretski opisano, stvar mozda u sebi ima nesto zastrasujuce, ali u
iskustvu nakon smrti, to nije nista strasno. U utisku nakon smrti, to
omogucuje dubokom zadovoljstvu da procvjeta u dusi. Covjek, takoredéi, ugci
prosiriti se u cijeli svijet, i gledati nesto sto je kao praznina u svijetu. | iz toga
proizlazi osjecaj: ovo je tvoje mjesto u svijetu, mjesto koje izranja iz svih
prostranstava, i to je tvoje. - | covjek dobiva osjecaj, upravo iz te praznine, da
ima znacenje za cijeli svijet, da svako ljudsko postojanje - u pocetku ga
dobiva, naravno, kao objasnjenje za sebe - mora biti tamo. Ovo mjesto bi
uvijek bilo prazno da mene nije tamo - tako svaka dusa govori sebi. Da
svako, svako ljudsko bice, ima mjesto koje mu je u kozmosu dodijeljeno, taj
osjecaj, taj nevjerojatno topli osjecaj, proizlazi iz ove kontemplacije: da je
cijeli svijet ovdje, i da je cijeli ovaj svijet izbacio, kao iz simfonije, jednu notu
koja jest, i mora biti tu, inace svijeta ne bi bilo. Taj osjecaj je onaj Kkoji
proizlazi iz osvrtanja na iskustvo smrti. On ostaje, jer je to ono Sto
prvenstveno daje samosvijest, samosvijest izmedu smrti i novog rodenja.

Zatim, relativho kratko vrijeme - ali dovoljno - postoji veza s eterskim
tijelom. Sve sto je netko dozivio u zivotu, ¢ak i najmanji dogadaji, odjednom
se pojavljuju kao na velikom platnu zivota, koje traje danima; ostaje danima.
Covjek ima vrlo intenzivan osjecaj: Zemlja na kojoj je stajao nastavlja se
kretati, ali on ostaje iza, pocinje stajati mirno. Vise se ne krece sa zemljinim
prostornim kretanjem. | u tom procesu, tableau zivota se Siri.

Kada se govori 0 sjecanju na zivot, ne govori se u pravom smislu, jer se
sjecanja formiraju osvrtanjem unatrag u vremenu. Ali to nije slucaj; radije,
to je simultano; to je tableau, pokretna slika. Kao sto sam rekao, proteze se
c¢ak i na najmanje dogadaje.

Tada se covjek odvaja od ovog eterskog iskustva. Ono §to se obi¢cno naziva
odvajanjem eterskog tijela. Ono s ¢ime je netko bio povezan kao eterskim
tijelom, dok je prije to nazivao svojim unutarnjim bicem, sada je vanjsko,
raste sve vece i tka se - to je zapravo ispravan izraz - u duhovni svijet u koji
je covjek sada usao. Samo, u ovom duhovnom svijetu postoji prazan prostor
o kojem sam govorio; on se izostavlja. A etersko tijelo tka se izvana svuda
okolo; stalno postaje sve vece.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



26/ 136

Sada apsolutno moramo priznati da bi bilo pogresno misljenje - moram
priznati, u svim slucajevima gdje sam bio u mogucnosti intenzivno istraziti
upravo ovu cinjenicu o kojoj sada govorim, vjerovao sam da bi to bila
pogreska - vjerovati da u zivotu izmedu smrti i novog rodenja ne bismo
vidjeli ono sto smo utkali u op¢i duhovni svijet kao etersko tijelo. Stalno ga
vidimo. Uvijek ga gledamo; pripada nasem vanjskom svijetu. Gledamo ga. |
vazno je da ga mozemo gledati, jer time nam toliko duhovnog vanjskog
svijeta postaje razumljivo, buduci da postoji srodstvo izmedu onoga sto smo
u njega utkali i cijelog vanjskog duhovnog svijeta.

Mozda se sjecate predavanja koja sam jednom odrzao u Becu o0 vremenu
izmedu smrti i novog rodenja, i gdje sam rekao: prije svega, covjek je utkan u
svijet pun mudrosti. Dok ovdje uporno trazi mudrost, tamo je potpuno
unutar svijetla mudrosti. | ta mudrost, unutar koje se nalazi, preplavljuje ga.
| preplavila bi ga jos viSe, kad ne bi mogao utkati mudrost koju je utkao u
svoje etersko tijelo tijekom zivota, kad je ne bi mogao utkati u svijet. Tako se
za njega prigusuje neizmjerno obilje svjetlosti kozmickog etera, a on pocinje
shvacati ono sto u univerzalnom kozmickom eteru prozima svijet, udahnjuje
mu dusu i prozima duhom.

Dakle, imamo ono §to, u odredenom smislu, otpada od covjeka kada je
covjek odveden u duhovni svijet. Jer od zemaljskih ¢lanova ljudske prirode,
u biti ostaju samo 'Ja’' i astralno tijelo. Fizicko tijelo je otpalo. Zauzvrat,
ostaje ono Sto sam nazvao 'prazninom'. Etersko tijelo postaje podlozno
univerzalnom kozmiékom eteru. Covjek nastavlja svojim putem. Jer ono §to
sada predaje kozmickom eteru kao svoje etersko tijelo, obavija se onim sto
smo nazvali duhom samim. To je, u odredenom, smislu, sada vanjski ¢lan. U
njega prodire neodredeni eter; obavija ga nekom vrstom duha samog.

Sada je dobro da se na trenutak zaustavimo kod onoga §to, rekao bih, zasad
preostaje: koncepta covjeka. Ne moramo govoriti o toj praznini, jer je ona,
prije svega, od najveceg znacaja samo za ono ljudsko bice koje je umrlo, koje
je imalo iskustva koja sam opisao. Ali s eterskim tijelom, to je nesto sasvim
drugo. Samo etersko tijelo objektivno se ispreplice s onim S§to je opci
kozmicki eter. Tada je unutar njega, ovo etersko tijelo covjeka.

Sada cete shvatiti da je, u odredenom smislu, etersko tijelo covjeka Kkoji
umire u mladosti, nesto drugacije u svijetu vani, od eterskog tijela osobe
koja, da tako kazemo, doseze normalnu dobnu granicu. Svako etersko tijelo,
naravno, ima svoju svrhu, i ono Ssto cu rec¢i ne moze izazvati nikakvu zelju za
ranijom ili kasnijom smrcu; to bi bilo potpuno iskrivljeno i krivo, lazno
tumacenje stvari. Ali ipak, ono Sto ¢u reci je valjano.

Kad covjek umre u mladosti, ima etersko tijelo koje je mozda moglo odrzavati
fizicko tijelo desetljecima, moglo je funkcionirati u fizickom tijelu. Sada, u
duhovnom svijetu, nijedna sila se ne gubi, nista vise nego u fizickom svijetu.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



27/ 136

To jest, u eterskom tijelu, koje nakon smrti napusta covjeka, postoji sila koja
je mozda mogla fizicko tijelo odrzavati desetljecima, kada covjek ima
dvadeset ili trideset godina. Ono vise nije u fizickom tijelu ¢ovjeka; vani je u
svijetu. Primjer to mozda najbolje moze predstaviti nasim dusama.

Imali smo malog djecaka na gradilistu u Dornachu - ve¢ sam razgovarao s
nekim nasim prijateljima o tome - koji je tragicno preminuo u dobi od sedam
godina. Djecak je te veceri iSao po hranu iz nase kantine, koja se nalazi u
blizini gradilista u Dornachu, i ¢udan niz okolnosti doveo je do toga da je
djecak izasao iz kantine i prosao kroz trsku pored staze kojom se u tom
trenutku vozio potpuno natovaren kombi za namjestaj. Potpuno natovaren
kombi za namjestaj se prevrnuo i zgnjecio malog djecaka. Bilo je to zaista
bolno iskustvo. Neposredno nakon vecernjeg predavanja, poslije deset sati,
primili smo vijest da je mali djecak nestao. Nije preostalo nista drugo nego
provjeriti kombi za namjestaj. Vanjske okolnosti su takoder bile prilicno
cudne. Djecak je htio krenuti cetvrt sata ranije, a zadrzao ga je netko tko je
htio i¢i s njim. Htio je iza¢i na druga vrata; tada bi prosao pored kombija za
namjestaj s desne strane, dok bi s lijeve strane bio zgnjecen. Receno mu je
da izade kroz ova vrata, pa je formalno poslan tamo. To je takoder cesta
kojom mozda nijedan kombi za namjestaj nije vozio godinama, a mozda ni
nece godinama. Bio je to kombi za namjestaj koji je, kao iznimka, dovezao
namjestaj jednom od nasih c¢lanova. - Dakle trazili su djecaka. Kombi za
namjestaj bio je toliko natovaren i nazalost se srusio na takav nacin da ga
nije bilo moguce odmah podici, jer ljudi koji su vozili kombi za namjestaj
nisu nista ponijeli sa sobom, i jednostavno su odsetali. Kombi s namjestajem
su planirali podici sljedeci dan. - Ali sada ga je, naravno, trebalo podici nocu,
a ispod je pronaden mrtvi djecak.

Ovaj mali djecak je tako neko vrijeme stalno bio u atmosferi zgrade. Sada je
zaista istina, da je od tada, ubrzo nakon te smrti, etersko tijelo tog malog
djecaka utkano u auru zgrade. | netko poput mene, tko je - svakako nije
neskromno to reci - ukljucen u cijeli umjetnicki aspekt zgrade, primjecuje
kako iz te nepotrosene eterske sile eterskog tijela, dolazi oplodnja, potrebna
za umjetnicku integraciju ovoga ili onoga u zgradu.

Naravno, mozda bi bilo vise prilagodeno ljudskom egoizmu uvijek sve to
pripisivati vlastitom geniju. Ali svakako je istina na ¢ak i ono §to nam dolazi
od iznutra, proizlazi iz vanjskih duhovnih utjecaja. I te duhovne utjecaje
mozemo konkretno i detaljno uociti. Ovdje imamo posla s eterskim tijelom
djecaka koji je zivio do sedme godine, koje je stoga moglo odrzavati fizicko
tijelo jo§ Sest do sedam desetljeca, i koje se, sa svom iznimnom mudrom
graditeljskom snagom potrebnom za umjetnicko oblikovanje fizickog
ljudskog tijela, nalazi u eterskoj auri zgrade u Dornachu.

| usudujem se ovo rec¢i ¢ak i umjetnicima, s potpunom sigurnoscu:
umjetnost potrebna za oblikovanje fizickog tijela iz eterskog tijela, daleko je
Rudolf Steiner - Veza izmedu zivih i umrlih



28/ 136

veca od bilo koje umjetnosti koju ljudi prakticiraju na Zemlji. Ve¢ sam covjek
je najveci umjetnicki proizvod. A svi impulsi za oblikovanje fizickog ljudskog
tijela sadrzani su u eterskom tijelu. I umjetnik ih takoder izvlaci iz svog
eterskog tijela kada umjetnicki stvara.

Ovo je samo jedan primjer; mogli bismo navesti i drugi u kojem se moze
vidjeti mogucnost neiskoristenih eterskih tijela. Doista, upravo ove godine,
nasi dragi prijatelji su u mladoj dobi prosli kroz vrata smrti. | vidimo kako
upravo sada, u ovom trenutku, bezbrojni ljudi prolaze kroz vrata smrti, u
svojim najboljim godinama, ostavljajuci za sobom svoja eterska tijela, koja
su sva desetljecima mogla nastaviti funkcionirati u fizickom tijelu. Ta
eterska tijela, koja su takoder ojacana i océvrsnuta podvrgavanjem zrtvenoj
smrti, prisutna su i bit ¢e prisutna. | oni ljudi koji ¢e to moci, u buduc¢im
vremenima, kada se nad europskim zemljama budu odvijali razlic¢iti dogadaji
od sadasnjih, zivjet ¢e u duhovnoj, eterskoj atmosferi u kojoj se mogu naci
ova neiskoristena eterska tijela. | kada se ovdje na Zemlji pronadu duse koje
Imaju razumijevanje onoga sto ¢e duhovno zivjeti ne samo kao apstraktna
sjecanja, vec¢ kao stvarne eterske sile - to se razumijevanje moze stec¢i samo
iz znanosti duha - sigurno ce osjetiti sile nadahnuca onoga sto c¢e biti
prisutno u tim eterskim tijelima.

| to je jedan od osjecaja koji nam sada tesko pritisce srca, tezak jer, s jedne
strane, moramo gledati goleme stvari koje bi se mogle dogoditi kada bi veliki
broj ljudi mogao postati svjestan posljedica smrti koje se sada dogadaju oko
nas kroz velike dogadaje naseg vremena, dok je, s druge strane, sacica ljudi
koji mogu razumyjeti te stvari jos uvijek mala skupina. | vrlo lako bi se moglo
dogoditi, zbog nedostatka razumijevanja znanosti duha od strane ljudi, zbog
materijalizma koji prozima cijelo ¢ovjecanstvo, da ljudi u buducnosti mogu
nastaviti zivjeti bez ikakvog nagovjestaja razumijevanja onoga sto proizlazi iz
smrti.

Ne bismo smjeli dopustiti, da ove rijeci u nasim srcima zive ni na koji drugi
nacin osim da se potpuno prozmemo, koliko je to u nasoj moci, takvom
svijescu, da je potpuno upijemo, i sa svoje strane, ucinimo sto mozemo da
takvu stvar razumijemo. Ne bismo se smijeli, rekao bih, jednostavno
iIspunjavati tjeskobom o tome koliko materijalizma postoji. Naprotiv, svakako
bismo trebali prepoznati koliko materijalizma ima na Zemlji, ali ne bismo se
smjeli zatvoriti od sve rasirenijeg materijalistickog svjetonazora, ve¢ bismo
trebali jos vise ¢initi ono sto je nasa duznost.

Toliko o onome sto se moze reci o eterskom-tjelesnom. Zatim covjek

napreduje. U pocetku se 'Ja' obavilo nekom vrstom duha samog, koje se

formira na nesto drugaciji nacin od svega sto se formira kada zivimo ovdje u

zemaljskoj egzistenciji. Moglo bi se rec¢i: duh sam je nesto §to nam pristupa

sa svih strana, i osjecamo se u sredistu toga. Tada ljudsko bice nastavlja

zivjeti u drugim omotacima, istovremeno dozivljavajuci, kako sam cesto
Rudolf Steiner - Veza izmedu zivih i umrlih



29/ 136

opisivao, svojevrsni duhovni pad, dozivljavajuci - ali sada na drugaciji nacin
nego Sto je puki tableau, koji je opisan - ono sto djeluje kao svojevrsni
kontrast zemaljskom zivotu. Moze se jasno predstaviti kako se odvija
sljedece razdoblje, nakon sto je etersko tijelo odlozeno i nastavljamo zivjeti sa
svojim astralnim tijelom i 'Ja', obavijeni duhom samim. Taj duh sam je
svojevrsna pokretacka snaga. Vraca nas natrag, tako da ponovno prozivimo,
istinski se vratimo, u nas posljednji zivot od smrti do rodenja. Naprimjer,
ako smo nekome ovdje na Zemlji rekli nesto §to mu je prouzrocilo bol, ovdje
na Zemlji u fizickom tijelu, takav dogadaj dozivljavamo iz nase perspektive.
Ne mozemo ga dozivjeti iz perspektive druge osobe. Uopc¢e ne bismo mogli
zivjeti u fizickom tijelu, kad bismo htjeli zivjeti na bilo koji drugi nac¢in osim
da sve dozivljavamo iz vlastite perspektive. Ali uzmimo ekstremni slucaj:
nekoga smo duboko povrijedili rijecima koje smo izgovorili iz osvete. Ono sto
njega dira, §to on osjeca, mi ovdje ne dozivljavamo. U regresiji koju sada
opisujem, uvijek dozivljavam ono sto druga osoba osjeca, kao posljedicu
onoga §to sam ucinio. Dakle, zivimo unutar svijeta posljedica. Od onog §to je
proizaslo od nas, dozivljavamo ono §to su drugi dozivjeli tijekom naseg
zivota, dok ne dodemo do tocke u kojoj dolazimo do rodenja. Zatim se
obavijamo onim §to bi se sada moglo nazvati duhovnim pandanom onoga $to
¢e se razviti na Veneri: obavijamo se zivotnim duhom.

| taj zivotni duh odreduje daljnji tijek zivota, koji sam mnogo puta opisao.
Naci cete ga opisanog iz raznih perspektiva, ukljucujuci i becku seriju
predavanja o zivotu izmedu smrti i novog rodenja. Ovdje to ponovno zelim
opisati iz drugacije perspektive.

Tako smo, takoredi, obavijeni zivotnim duhom. To se manifestira na odredeni
nacin i bitno je da to razumijemo. Duh sam nas prvo vodi natrag; duh sam
se prvenstveno bavi nasim bicem, nasom individualnoscu, a zatim nas vodi
dalje. Nakon s§to nas je doveo do naseg rodenja, vodi nas dalje putevima
kojima moramo i¢i u duhovnom svijetu.

Drugacije je s onim §to daljnji omotac¢, zivotni duh, ¢ini za nas. Ovdje u
fizickom tijelu prozeti smo eterskim tijelom, koje takoder sadrzi zivotni eter i
sve §to nas ozivljava. U odredenom smislu - znate, etersko tijelo samo malo
strsi iznad fizickog tijela, inace ima vrlo slican oblik - prozeti smo eterskim
tijelom i zivimo kroz ovo etersko tijelo. Bez eterskog tijela, ne moze se zivjeti
na fizickoj razini.

Kad smo odlozili svoje astralno tijelo, znamo: obavijeni smo ovim zivotnim
duhom. Sada takoder primjecujemo: ve¢ smo bili obavijeni, cijelo vrijeme dok
nas je duh sam vodio natrag. Ali to primjecujemo tek sada. Primjecujemo to
tek naknadno, kada prodemo kroz ono sto se naziva razdobljem kamaloke. |
sada postajemo svjesni necega izvanrednog: samo Kkroz obavijenost zivotnim
duhom moguc¢ je nas zivot izmedu smrti i novog rodenja. Jer ovdje u fizickom
tijelu moramo zivjeti, rekao bih unutar svoje koze. To ne mozemo u
Rudolf Steiner - Veza izmedu zivih i umrlih



30/136

duhovnom svijetu, izmedu smrti i novog rodenja. Kad bismo u duhovnom
svijetu htjeli zivjeti samo u sebi, takoreci, samo na jednom mjestu u
duhovnom svijetu, tada bismo morali neprestano umirati i stoga ne bismo
mogli zivjeti. Radije, moramo zivjeti s cijelim kozmosom. Cijeli kozmos
moramo imati kao nesto veliko i zivo i moramo s njim zivjeti.

Sada, to bi se moglo dogoditi na dva nacina. Mogli bismo se izliti u cijeli
univerzum. Ali ako bismo se odjednom izlili, svijest koju imamo, koju sam
opisao, ova samosvijest, takoder bi se izlila u maglovitost. Umjesto toga,
moramo se Kretati u velikom, zivom kozmickom organizmu. Ovdje kada smo
u nasem fizickom tijelu, jedan od nasih udova, recimo ruka, nalazi se na
odredenom mjestu. U duhovnom svijetu, uvijek moramo biti vodeni okolo.
Uvijek moramo biti noseni s jednog mjesta na drugo. To ¢ini zivotni duh.
Kroz njega napustamo jedno mjesto i dolazimo na drugo. To se dogada
ritmicki, naravno, tako da se uvijek vracamo na isto mjesto. Ali moramo biti
vodeni po svijetu. Za nas uskrsava dinamican, duhovno dinamican zivot.
Ovdje, kao fizicka ljudska bica, mi smo, uz odredene iznimke, ograniceni na
jedno mjesto. Duhovno je uvijek, do neke mjere, preneseno u fizicko, i kroz
to se na fizickoj razini mozemo kretati. To je u biti ahrimanski ucinak,
buduc¢i da duhovno u fizicko prenosi Ahriman. Ali u duhovnom podrucdju,
iIspravno je da nas vodi cijeli kozmicki organizam koji mu pripada. | na taj
nacin, bas kao §to se smjestimo na neko mjesto ovdje na Zemlji, smjestimo
se u cijelu sferu zemaljskog zivota, mogao bih rec¢i. | dok smo vodeni s
duhovnog mjesta na duhovno mjesto - viSe detalja ¢ete na¢i u mom beckom
ciklusu - sile koje su nam potrebne za pripremu za nas novi zemaljski zivot,
u isto vrijeme se usaduju u nas, tako da se onda mozemo vratiti u zemaljski
zivot. Jer zivot izmedu smrti i novog rodenja, odvija se na nacin da se u prvoj
polovici oslobadamo zemaljskog zivota; u drugoj polovici se nalazimo u
pripremi za novi zemaljski zivot.

Vidite, materijalizam danas u biti sve okrece u suprotnost. On ce ljude voditi
u najozbiljnije pogreske, pogreske koje nisu samo vjerojatne, ve¢ gotovo
samorazumljive. Kad se pojavi genij, poput Goethea, naprimjer, ljudi ga
shvacaju na potpuno materijalisticki nacin. O Goetheu je napisana i
objavljena vrlo debela knjiga, u kojoj se svi njegovi preci koji se mogu
pronaci, ispituju tjelesno i duhovno, u materijalistickom smislu - ali
materijalist pretpostavlja samo fizicke kvalitete - a zatim se pokazuje kako
Goethe nasljeduje jednu stvar od jednog pretka, a drugu od drugog. Sam
Goethe je ironi¢no rekao: 'Od oca sam naslijedio stas, od majke veselu narav'
- 1 tako dalje. Ovdje u Kasselu, na ciklusu predavanja, jednom sam pokazao
kako ljudi to shvacaju potpuno materijalisticki, pokazujuc¢i kako sve
'nasljedujemo’ kroz fizicku struju nasljedivanja, posebno genijalnost. | to
sam ve¢ mnogo puta rekao: stvar je apsurdna, smijesno glupa, a opet tako
uvjerljiva, jer materijalistu odmah pada na pamet da kada se odredene
osobine pojacavaju tijekom mnogih generacija, onda se ¢ini kao da su kod

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



31/136

genija one naslijedene. Materijalist cak vjeruje da govori o iskustvu. Ali on ne
izrazava nikakvo drugo iskustvo osim onog, recimo, da je netko tko padne u
vodu, kada se izvuce mokar. - Dusa, naravno, na odredeni nacin prolazi kroz
sve pretke i tako uz nju prianja sve sto je crpila od predaka. Kao sto je netko
tko je pao u vodu mokar, tako i covjek ima osobine svojih predaka, dok
prolazi kroz generacije. Bilo bi drugacije kada bi se dogodilo suprotno, kada
bi se trebalo dokazati da se genij koji postoji, prenosi na potomke: ali nije.
Ljudi bi to jednog dana trebali dokazati! Ali vjerojatno ¢e to pustiti na miru.
Goetheovi preci se proucavaju, ali se ne trude otici do njegovog sina ili
unuka! Samo provjerite prenose li se osobine genija na potomstvo! Mogu
postojati slucajevi gdje je stvar prikrivena, ali ne moze biti govora o
nasljedivanju osobina genija na njegovo potomstvo. To bi se samo otkrilo,
tada bismo saznali. Ali takvo nasljedivanje osobina genija ne postoji.

Ali nesto drugo je slucaj. Ako se pokusa pratiti ljudska individualnost koja
ulazi u fizicko tijelo u odredenom trenutku, unatrag - uostalom, dolazi iz
duhovnog svijeta - to je ista individualnost koja ve¢ spaja oca i majku, koja
doprinosi da se otac i majka spoje kako bi je rodili. Da, vec¢ doprinosi, cak i
dalje unatrag. Utjece, takoreci, na cijeli slijed generacija, na takav nacin da
se na kraju dvoje ljudi pronadu kroz koje ta jedna individualnost moze
pronaci svoje utjelovljenje. U onome sto se odvija stoljecima, od predaka do
potomaka, individualnost je ve¢ na djelu. Koliko god ¢udno zvucalo, istinito
je. Goethe je imao oca i majku, djeda i baku, i tako dalje. Ako se vratimo
stoljecima unatrag, vidimo da Goetheova individualnost ve¢ djeluje iz
duhovnog svijeta, na takav nacin da se oni koji su u konacnici dali starog
Kaspara Goethe i gospodu Aju uvijek okupljaju. Stoljecima ta individualnost
djeluje iz duhovnog svijeta; utjece na slijed generacija.

Slucaj je upravo suprotno od onoga sto se pretpostavlja. Ljudi nisu fizicki
naslijedili ono sto nose u svojim dusama od svojih predaka, ve¢ okupljaju
svoje pretke iz duhovnog svijeta, od kozmicke ponoci nadalje, koja se nalazi
na pola puta izmedu smrti i novog rodenja, kako bi potom mogli pronaci one
preko kojih ce se probiti u zemaljski zivot. To je misterij, koji se ovdje
pojavljuje. To je nesto iznimno znacajno, uistinu potresno. | kroz to vidimo
da zaista postoji bliska veza izmedu onoga sto se dogada u duhovnom svijetu
I onoga §to se dalje dogada u fizickom svijetu. | u isto vrijeme, vidimo koliko
je cudno isprepleten nas duhovno-dusevni zivot izmedu smrti i novog
rodenja, s onim Sto se dogada ovdje, a §to se ovdje jednostavno ignorira.

U modernoj filozofiji, ljudi o duhu govore na vrlo cudan nacin. Bio je profesor
u Halle-u koji se danas smatra vrlo vaznom figurom na podrucju filozofije.
Objavio je knjigu - 'Filozofija kao da' - u kojoj je pokusao pokazati da
koncepti poput duha i duse, ne predstavljaju stvarnost, ali da su ipak
korisni u covjekovu svjetonazoru. Ne treba, kaze, gledati na covjeka kao da
ima dusu. Ali on mic¢e rukama i govori, tako da se moze reci: promatra ga se

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



32/136

kao da ima dusu. Inace, dusa neka bude dusa. To se porice; time se ne bavi;
ali tako se gleda, kao da ljudsko bice ima dusu, kao da je dusa uzrok svega
toga.

To je prikladna, ali i uzasno nepromisljena filozofija. Medutim, svatko tko
pokusa primijeniti ovu filozofiju na konkretan zivot, vidi da je ta 'Kao da'
filozofija od male koristi, cak i kao metoda. A osobu poput Fritza Mauthnera,
koji je napisao filozofiju jezika i sve prati do jezika, zapravo treba promatrati
iz perspektive 'kao da’' filozofije: kao da takva osoba moze imati i um. Ali ako
netko to pokusa, ta metoda je beskorisna. Ne moze se pokazati da se moze
smatrati kao da ima um; ne moze se primijeniti. Gdje nema uma, ne moze se
primijeniti. - Naravno, znate sto mislim. Ali citiram ovog Fritza Mauthnera
samo zato jer je medu onima Kkoji u potpunosti poricu cjelokupno znacenje
povijesti i koji je najjasnije izrazio, sa stajalista suvremenog materijalizma,
da povijest nikada ne moze biti znanost. Kaze: kad kap kise padne na
zemlju, zakoni kapi kise mogu se znanstveno otkriti, jer mnoge kapi kise
padaju prema istim zakonima. Tada se mogu usporediti pojedinacni
slucajevi jedan s drugim, a zatim se mogu pronaci zakoni. - To je ono §to
suvremeni filozofi vjeruju, da to vodi do pojedinacnih zakona, kada se
promatra mnogo slucajeva i uvijek se pojavljuje ista stvar. Ali u povijesti se
sve stvari dogadaju samo jednom, Tridesetogodisnji rat samo jednom, i tako
dalje; i stoga je za Fritza Mauthnera cijela povijest samo niz slucajnosti.
Ljudi danas moraju doc¢i do takvih tvrdnji, ako zapravo poricu duh; jer bi i
povijest bila samo niz slucajnosti, da ono sto smo sada pokazali, ne bi
djelovalo u povijesti kao stvarnost, kao ono §to djeluje iz duhovnog svijeta i
¢ime ljudi suraduju izmedu smrti i novog rodenja. Mi tkamo, u odredenom
smislu, ono sto se dogada ovdje na Zemlji, izmedu smrti i novog rodenja.
Tkamo samo prema onim impulsima koji nam dolaze iz duhovnog svijeta.

Zaista se moze reci: ne vjerujte da bilo kakav ozbiljan prigovor znanosti duha
moze doc¢i s bilo koje znanstvene strane; jer ako se usporedi ono Ssto
suvremena znanost danas moze postici, sa znanoscu duha, suvremena
znanost je upravo najbolja podrska znanosti duha. Jednostavno se stvari
mora pristupiti na pravi nacin.

Ako danas uzmemo bilo koju knjigu u kojoj se materijalisticki nastrojena
osoba, izrazava na napola psiholoski, dakle dusevno, napola tjelesni, nacin,
nalazimo sljedece. Ti ljudi teze, predstaviti predodzbu kako ljudi zamisljaju
misaoni aparat - zivot zivaca, zivot mozga. Oni ispituju misaoni aparat i tada
mogu istinski pokazati, da kada se bilo koja predodzba ukorijeni u nama,
dolazi do mozdanog procesa. Pa kazu: vidite, mozemo dokazati da bez
mozdanog procesa misao, predodzba, uopce ne bi mogla nastati; pa sto ce
vam neovisna dusa? Uostalom, postoji samo misaoni aparat!

Ali ovi materijalisticki nastrojeni ljudi dolaze i do neceg drugog. Pogledajte
trenutne udzbenike i pronaci cete: ovi ljudi dolaze do ove tocke, pokazujuci
Rudolf Steiner - Veza izmedu zivih i umrlih



33/136

misaoni aparat, i povezujuci svo misljenje i predodzbe s mehanickim
procesima u mozgu i zivcanom sustavu; ali moraju poricati osjecaje i volju.
Osjecaje i volju ne mogu objasniti tjelesnim procesima. Stoga se jednostavno
eliminiraju. A ako danas otvorite knjige, posvuda cete pronaci: ljudi su
doista pretpostavljali volju i osjecaj iz svojih predrasuda, ali to zapravo nije
nista; to ¢ak ni ne postoji.

Dakle, prirodni znanstvenik se zaustavlja upravo prije osjecaja i volje. Sada
kada znamo da se misli odvajaju od nas s nasim eterskim tijelom, postaje
nam jasno da taj odvojeni element, koji izlazi iz nas s nasim eterskim tijelom,
takoder djeluje na nase vanjsko bice ovdje na Zemlji, prvo pripremajuci
aparat za misljenje, a kada se aparat za misljenje formira, tada misljenje
dolazi uz pomoc¢ aparata za misljenje formiranog samim misljenjem. Osjecaj i
volja ostaju u nasem astralnom tijelu i u 'Ja'. Nosimo ih u duhovni svijet.
Nije to znanost ono sto nas sili na materijalizam; naprotiv, prava suvremena
znanost svugdje opravdava nasu znanost duha. Danasnji materijalizam u
potpunosti ovisi 0 ljudima koji nemaju poriv prema duhovnom zivotu, o
njihovom nedostatku smisla za duhovnim zivotom. Razumijevanje takoder
ne mora nedostajati. Jer zaista, ako se netko otvori onome sto duhovni
istrazivac moze otkriti iz duhovnog svijeta, cak i za ona poglavlja koja smo
danas pustili da se pojave pred nasim dusama, a koja se ticu zivota izmedu
smrti i novog rodenja, to se sigurno moze razumjeti; samo je potrebno finije,
suptilnije razumijevanje od grubog razumijevanja koje moderni covjek cesto
zeli primijeniti na vanjski svijet. Ali takoder zivimo u vremenu u kojem je
materijalizam dosegao svoj vrhunac. Duhovni istrazivac moze cak precizno
reci da je godina u kojoj je materijalizam dosegao svoj vrhunac bila oko
1840/41. Od tada je cak poceo pomalo opadati; ali posljedice su, naravno,
duboke. Ali §to taj materijalizam znac¢i za razumijevanje fizickog ljudskog
zivota? Upravo najpronicljiviji  umovi sadasnjice, pod utjecajem
materijalizma, vode ¢ovjecanstvo u zalosne pogreske.

Evo uistinu pronicljivog covjeka; po struci je kriminalisticki antropolog.
Ispitao je mnoge kriminalne mozgove. Bio je prvi koji je otkrio poznati,
znacajan teorem o kriminalnim mozgovima: teorem da je u kriminalnom
mozgu, u vecini slucajeva - u velikoj vecini slucajeva - straznji rezanj, koji
prekriva mali mozak, nerazvijen, kao §to je slucaj i kod majmuna. Majmun
se razlikuje upravo po tome sto ima mali i okcipitalni rezanj. To je, naravno,
bio dar s neba, kako bi se moglo rec¢i: aha, to je povratak u majmunsku
prirodu, onda kada su ljudi kriminalci, radaju se s premalenim okcipitalnim
reznjem!

Ali samo zamislite kakav golem znacaj to mora imati za moralni zivot, ako
netko priznaje da ljudi imaju fizicko tijelo. Tada moraju reci: §to govorite o
odgovornosti, sto govorite o zelji da ljude moralno poboljsate kroz ovu ili onu
vrstu obrazovanja? Sve su to besmislice: oni koji se rode s premalim

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



34/136

okcipitalnim reznjem, koji naravno tijekom zivota ne moze izrasti iznad
malog mozga, postaju kriminalci, postaju kriminalci iz nuzde. A ako bi
materijalizam bio istinit, onda bi i ovo moralo biti istina: vjesamo ljude ne
zato Sto su ubili nekog drugog, ve¢ zato sto imaju premale okcipitalne
reznjeve! Covjek bi jednostavno morao priznati da: ne mozemo zivjeti u
svijetu ako to ne priznamo. Ne moze se biti materijalist u tom smislu ako se
ne prizna da se ljude vjesa jer imaju premale okcipitalne reznjeve. - Sve
ostalo bilo bi samo prikrivanje istine.

Ali je li to istina? Moramo govoriti, u smislu u kojem smo to danas ucinili, o
eterskom tijelu, da je ono jos uvijek prisutno i ¢ak se i §iri nakon smrti, i
uklapa se u opc¢i kozmicki eter. Sada, ako imamo mladu osobu koja ima mali
okcipitalni rezanj, naravno da ga ne mozemo natjerati da raste; nijedna
fizicka znanost to nikada nece postici. Ali mozemo organizirati obrazovanje u
skladu s tim govoreci si: postoji i etersko tijelo koje je prisutno i dio eterskog
tijela koji odgovara okcipitalnom reznju. Kroz odgovarajuci odgoj razvijamo
etersko tijelo okcipitalnog reznja, a ono je u zivotu jednako ucinkovito,
mozda u odredenom smislu c¢ak i ucinkovitije, od fizickog okcipitalnog
reznja, jer mora previadati odredenu silu. | tu proizlazi utjeha iz nase
spoznaje da fizicka struktura naseg okcipitalnog reznja nije vazna, ve¢ da
kod osobe ¢iji je okcipitalni rezanj premalen mozemo razviti eterski rezanj u
skladu s tim, izazivajuci u njoj odredene osjecaje kada primijetimo da ima
ovu ili onu predispoziciju za lose djelovanje. Tako ¢emo je moci spasiti.

Vidite, to je istina. To je moralna strana znanosti duha! | ona je tu. Kad bi
netko samo zelio biti istinit, vidio bi pustos i neplodnost, posebno u
moralnom i etickom smislu, koji proizlaze iz materijalistickog svjetonazora.
UtjeSna mogucnost aktivnog uplitanja u ono sto ljudi postaju, moze se vidjeti
u onome §to nam znanost duha moze dati. Ako samo u pravom trenutku
primijetimo odredene sklonosti djeteta koje bi mogle voditi do kriminalnih
djela, mozemo, odredenom vrstom odgoja, posebno razviti ono §to ima
snazan ucinak na ovaj okcipitalni rezanj u eteru, i tako u osobu utkati silu
koja sada zivi s njom izmedu smrti i novog rodenja, i upravo u fizickom,
posebno dobro razvija okcipitalni rezanj u sljedecoj inkarnaciji. Ne samo da
im pomazemo za ovu inkarnaciju; takoder pruzamo osnovu za posebno
dobro razvijen mozak, sto zatim moze nositi kroz zivot izmedu smrti i novog
rodenja radi ukljucivanja u svoju sljedecu tjelesnu inkarnaciju.

Dakle, znanost duha nas prakticno smjesta u zivot. Medutim, morat ce
uciniti nesto sto nadilazi ono sto se danas radi. Danas ljudi jos uvijek
precesto misle u vezi znanosti duha, da su dovoljno ucinili ako su neko
vrijeme slusali i ako vjeruju da je imala pozitivan, uzdizuci ucinak na njihove
duse. To nije dovoljno! Znanost duha mora prodrijeti u sve aspekte zivota
kroz prakticno djelovanje. Plodovi znanosti duha moraju biti vidljivi u svim
podrucjima zivota. Pedagogija, koja je danas posebno beznadna, jer polazi

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



35/136

samo, jer vjeruje samo u ono §to ljudi imaju fizicki, mora posebno biti
obogacena znanoscu duha.

Danas mozda jos uvijek ima mnogo ljudi koji kazu: vi nam s pravom mozete
govoriti o znanosti duha, ali zasto bismo vjerovali onome sto nam govorite?
Sami to ne mozemo vidjeti. Najvise bi to mogao vidjeti netko tko na odredeni
nacin pronade put do duhovnih svjetova, kako je opisano u 'Kako se stjece
uvid u visSe svjetove?'. - Ako netko kaze: Iznad svega zelim vidjeti nesto
prakticno - i time o tome razmislja da na taj nacin unese duhovno u fizicki
svijet, da duh vidi izvana na isti nacin na koji se vidi fizicko, jer je previse
lijen duh traziti na nacin duha, onda je to potpuno egoisticno glediste. A ako
je materijalizam danas povezan s egoizmom - to je, uostalom, svjetonazor! -
onda je materijalisticki spiritizam jos viSe egoistican. Jer materijalizam
barem tezi samo prihvacanju samog fizickog svijeta, a zatim i zadovoljavanju
tog fizickog svijeta. Ali spiritualizam zeli, prvo, osjetilnu percepciju duhovnog
svijeta, a drugo, rekao bih, kontinuirano zadovoljenje, i to na fizicki nacin.
Ali u svojoj nejasnocu, on fizicku prirodu shvaca kao duhovnu; ukratko, zeli
ostati u fizickom svijetu, a ipak imati duhovni element! Zaista je zalosno s§to
je postalo moguce jacanje materijalizma, sto je vidljivo u popularnom
spiritizmu koji cvjeta posebno u Americi; jer postoji tendencija da se
duhovno ogrubi, da se duhovno i duhovni procesi shvacaju materijalno.

Ali postoje mnogi nacini prepoznavanja onoga S$to je na fizickoj razini kao
otisak duhovnog svijeta. | jedan od nacina - naravno, ne mogu se svi ovdje
navesti - jest traziti duhovno tamo gdje je aktivno, naprimjer, kod djece, gdje
se treba razvijati. | tu pedagogiju treba oploditi. Pedagogija ¢e napredovati
samo ako ljudi dosegnu tocku razvijanja osjetljivosti, osjecaja za duhovno,
tako da ucitelj ne samo da slijedi sve vrste uputa, vec prije svega pocinje od
promatranja individualnosti u razvoju, da vidi sto se iz nje hoce razviti. To
treba postici, istinski postici! | dobro je, ako ¢emo vjerovati u to postignuce,
da skrenemo pozornost na cinjenicu da je covjecanstvo danas strasno
kratkovidno. Covjek danas vjeruje da smo u nasem vremenu daleko odmakli,
da smo konacno odbacili svu djetinjastost ranijih stoljeca. Ali nije istina da
su predrasude odbacene. Da bismo jasno vidjeli fizicku razinu i postigli
slobodu, trebali smo odbaciti samo staru atavisticku vidovitost, a njezini
posljednji tragovi odbaceni su ne tako davno. Prekjucer sam mogao
razgovarati s nasim dragim prijateljima u Hamburgu, o posebnom primjeru
ove vidovitosti. Kad bi se imala prilika prosetati ovuda, mozda bi se mogao
pronaci slican primjer. Ali zelim rec¢i za primjer iz Hamburga; mozda mozete
sami potraziti slican u Kasselu.

Kada danas slikar prikazuje Pad c¢ovjeka u raju, tu snaznu sliku iz Biblije o
luciferskom zavodenju covjeka, Adam, Eva i zmija su prikazani realisti¢no,
zmija kao obi¢na zmija. 1z nase znanosti duha znamo da je ta zmija Lucifer.
Fizicka zmija na Zemlji moze najvise biti neka vrsta simbola za Lucifera, ali

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



36/136

fizicka zmija nije Lucifer; niti je velika zmija koja se omotava oko drveta i ima
zmijsku glavu Lucifer. Lucifer je bice nastalo u egzistenciji Mjeseca, bice koje
se, naravno, ne moze vidjeti osjetilima. Na Mjesecu se nije vidjelo tako
osjetilno; Zemlja je prva donijela tu osjetilnost. Zemaljsku zmiju vidimo
osjetilima. Lucifera, naravno, ne mozemo vidjeti osjetilno, moramo ga vidjeti
iznutra. Kad se promatra iznutra, to je unutarnju osjecaj. | covjek osjeca:
aha, to je onaj ¢iji gornji dio nalikuje ljudskoj glavi; on je doista istisnuo oci:
"Otvorit ¢ce vam se oci i vidjet cete", on je unutar glave i jo§ uvijek ispunjava
zivéani sustav do ledne mozdine - ljudska glava koja se nastavlja u tijelo
zmije, ali sve se to misli eterski. Dakle, morao bi se percipirati iznutra. Kad
bi netko slikao Lucifera, ako bi netko htio slikati prema Bibliji, morao bi
slikati eterski element za lednu mozdinu, a iznad, nesto sto je takoder
etersko, nesto sto jos nije fizicko, ljudsku glavu. To bi, zahvaceno u sliku,
bilo ucenje onoga sto imamo danas.

U Hamburgu se mogu vidjeti biblijske slike majstora Bertrama i Pad ¢covjeka,
kako sam ga upravo opisao: ne obi¢cna zmija, ve¢ zmija obicnog oblika, ali s
ljudskom glavom. U 14 i 15 stoljecu, sredinom Srednjeg vijeka, slikari su
tako slikali; to jest, to su jos tada znali. Opipljivo su pokazali kako stoje
stvari! Slikar nije samo otisao i naslikao obicnu zmiju, tada su to jos mogli
jer je atavisticka vidovitost jos uvijek postojala. Tek u posljednjih nekoliko
stoljeca to je potpuno nestalo i mora se ponovno stec¢i. Ne moze se ponovno
stec¢i ni na koji nacin, nego tako da se pripremimo da ponovno razumijemo
duhovni svijet kroz znanost duha.

Stoga, oni koji nasu znanost duha prihvacaju cijelom dusom i srcem,
prihvacaju je na nacin da vide: najvazniji je zadatak naseg vremena da ljudi
nauce razumjeti ono §to je u duhovnom svijetu, kako bi se pripremili da
ponovno mogu pogledati u duhovni svijet, u ono sto djeluje unutar svijeta
oko nas. Kako ¢cemo se drugacije mi kao ljudi kretati kroz svijet ako znamo:
ne samo da nas okruzuje zrak, vec je taj zrak prozet snagom tkanja ne samo
vidljivog svijeta - svjetlost ionako nije vidljiva, ali boje jesu - ve¢ u svijetlu
tkaju i eterska tijela umrlih. Prirodna znanost i znanost duha ce se lijepo
ujediniti, ali znanost duha c¢e biti tu za sve ljude, buduci da ¢e nesto donijeti
svim ljudima.

Vjerujem da je u nasem vremenu posebno potrebno, da osjecamo snaznu
obvezu cesto pustati takvim istinama, poput ovih koje smo danas prosli, o
zivotu izmedu smrti i novog rodenja, da udu u nase meditacije. | to je dobar
materijal za meditaciju, ako pustimo da se pocetak zivota izmedu smrti |
novog rodenja - ova praznina koja ukazuje na nase mjesto u svijetu, ovo
usmjerenje iz eterskog svijeta, ispreplitanje vlastitog eterskog tijela s
eterskim svijetom - prilicno ¢esto pojavljuje pred nasim dusama u meditaciji.
Dakle, ono sto zivi u nama, potice da se sve dublje urasta u izravno iskustvo
duhovnog svijeta. A covjecanstvo to treba ve¢ u sadasnjosti. Kad se

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



37/136

razmatraju dogadaji naseg vremena, moze se osjetiti koliko je ovo zivljenje u
duhovnom svijetu potrebno za suvremeno covjecanstvo. Kroz sadasnje
vrijeme kusnji, moze se ispravno proc¢i samo ako odredeni broj ljudi moze
vjerno i s ljudskom odanoscu osjetiti ono §to zivi u znanosti duha i kako ta
znanost duha mora pripremiti buduc¢nost covjecanstva.

Ovi znakovi vremena vec su ozbiljni, a ozbiljnost se otkriva kada razmisljamo
0 mnogim stvarima koje su nam toliko bliske srcu. Samo promislite,
govorimo o onome Sto bi trebalo voditi nas put s ozbiljnim nacelom: traziti
iIstu stvar u svim ljudskim dusama i medu svim narodima i rasama. S
pravom smatramo ovo visokim idealom covjecanstva, ali ne smijemo od sebe
skrivati ono suprotno s§to zivot suvremene Europe c¢ini s tim idealom.
Mozemo li onda rec¢i da je europsko covjecanstvo, u onome §to izrazava,
danas imalo blizu tom idealu? Koliko je udaljeno od njega! | smijemo li onda
- smijemo li, kazem - smatrati ovaj ideal kao onaj koji danas mozemo izravno
primijeniti? Nismo li mi, kao Nijemci, obvezni, kako se ne bismo zavaravali,
biti jasni u vezi s ¢injenicom da, s obzirom na europske uvjete, ne mozemo
ni priblizno zamisliti ostvarenje takvog ideala? Na lo§ nacin bi propustili
iIspuniti misiju koja nam je kao Nijemcima posebno nametnuta ako bismo se
danas jednostavno rasprsili u opcenite, nejasne ideale. Vrijeme nas obvezuje
da razvijemo nas specifican srednjoeuropski karakter. | u vezi s tim, mozemo
razmotriti karmu koja se, rekao bih, nama konkretno nakupila.

Samo na trenutak razmislite, kada uzmete u obzir danasnje svjetske
dogadaje, nismo bili lose vodeni u smislu tih velikih svjetskih dogadaja.
Karma je dovela do cinjenice da je nas pokret u pocetku pripadao opcem
teozofskom pokretu. Mnogo prije nego §to je ovaj rat pokazao ono sto danas
moze pokazati Nijemcima, nas njemacki pokret se potpuno odvojio, izrezao iz
teozofskog pokreta, i pokazao koliko je nuzno da duhovni pokret koji nas
moze odrzati i koji ¢e takoder morati nositi ostali svijet, izraste iz njemacke
nacionalne supstance. Mozemo re¢i da smo, kao antropozofski pokret,
godinama osjecali englesku mrznju, posebno na nasem vlastitom podrucju.
Sada se samo pojacala, jer se tu ne moze Sutjeti; ono sto su 0 nama u
posljednje vrijeme napisali takozvani engleski teozofi, nadilazi sve Sto se
ljudski moze opravdati. Stoga, sa sigurnoséu mozemo rec¢i da, ako
promotrimo zbivanja u nasem pokretu, nalazimo da nasa karma prolazi kroz
nas pokret na takav nacin da je u potpunom skladu s onim na §to nam
veliki pokret u svijetu danas ukazuje. To Sto nas je nasa karma dovoljno
rano dovela do neovisnog naglaska na njemacki duhovni zivot, mozemo, sa
svom skromnoscéu, smatrati povoljnom karmom za nas, a to Sto je
antropozofija pronasla svoje srediste u njemackom duhovnom zivotu,
mozemo smatrati nekom vrstom sjajne jutarnje zvijezde za nasu karmicku
struju. A budud¢i da su se, rekao bih, znakovi onoga sto se dogada u
vanjskom svijetu medu nama vec¢ pojavili mnogo ranije, iz te jedne ¢injenice

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



387136

mozemo izvesti i uvjerenje da u nasem pokretu postoji nesto od snage za
opci veliki pokret covjecanstva.

Naucimo, dragi prijatelji, vjerovati duhovnoj snazi koja lezi u nasem pokretu,
da je ona medu najboljim koje nase duse mogu prihvatiti. Naucimo iskusiti
punu tezinu i znacaj misli, osjecaja i impulsa volje, punu tezinu onoga sto to
znaci: moraju postojati pojedinacne duse koje, suocene s velikim zahtjevima
naseg vremena, razumiju kako duhovni impulsi moraju djelovati na ono §to
se mora dogoditi u buducoj povijesti ovdje na Zemlji. Nauc¢imo razumjeti, ne
samo u apstraktnom vec¢ i u konkretnom smislu, sto znace bezbrojne smrti
koje sada preplavljuju Zemlju. Naucimo razumjeti, koliko nase duse moraju
ostati vjerne nasem pokretu, kako bi postojali ljudi koji mogu na pravi nacin
pogledati prema sferi gdje ce eterska tijela i pojedinci koji su prinijeli zrtve za
nase vrijeme na velikom polju povijesti, nastaviti raditi i suradivati s onima
koji ¢e kasnije hodati Zemljom u mirnim vremenima. Nauc¢imo razumjeti, sto
znaci pronaci pravo razumijevanje da duhovnost prozima i ono sto se danas
dogada na fizickoj razini, da su oni koji ispovijedaju znanost duha tu da
okrenu svoje umove prema onome sto duhovno proizlazi iz hrabrosti i zrtve
naseg vremena. Naucimo razumjeti u pravom smislu rijeci kojima zelimo
zakljuciti nasa razmatranja:

Iz hrabrosti boraca,
Iz krvi ubijanja,
Iz tuge napustenih,

Iz pozrtvovnih djela ljudi
Narasti ¢e duhovni plod -
Duse duha svjesne, usmjerite
Svoj um u duhovnu oblast.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



39/136
O dogadaju smrti i ¢injenice zivota nakon smrti

Leipzig, 22. veljace 1916.

Zivimo u vremenu u kojem se svakodnevno ili svakog sata podsjecamo na
smrt, prolazak ljudi kroz vrata smrti, na ovaj znacajan dogadaj u ljudskom
zivotu. Jer smrt postaje zivotni dogadaj za ljude u pravom smislu rijeci,
samo kroz znanost duha, koja ljudima pokazuje kako u nama djeluju te
vjecne sile koje prolaze kroz rodenje i smrt i stvaraju odredenu vrstu
egzistencije, odredeni oblik egzistencije, za vrijeme izmedu rodenja i smrti,
samo da bi nakon prolaska kroz vrata smrti, preuzele drugi oblik
egzistencije. Dakle, kroz znanost duha, smrt, od apstraktnog kraja zivota -
koji je jedini moguci kraj zivota za materijalisticki svjetonazor - postaje, u
odredenom smislu, dogadaj, iako s velikom tezinom, u sveobuhvatnom
zivotu ljudi. Pa ¢ak i unutar nasih vlastitih redova, prvenstveno zbog
aktualnih povijesnih dogadaja, ali i iz razloga izvan njih, dragi prijatelji prosli
su kroz vrata smrti, tako da se mozda c¢ini posebno prikladnim sada u
nasem danasnjem razmatranju ponuditi nesto o dogadaju smrti i onim
¢injenicama ljudskog zivota koje slijede nakon smrti.

Doista, u nasim duhovno znanstvenim promisljanjima uvijek iznova su se
pojavljivale rasprave o zivotu izmedu smrti i novog rodenja, i imamo vec
mnogo tragova o toj temi. Medutim, vjerojatno znate iz prethodnog ciklusa
znanosti duha, da se sve moze razumjeti samo s odredene tocke gledista, i
da stvari u osnovi, sve mozemo preciznije upoznati samo osvjetljavajuci ih iz
razlicitin perspektiva. Dakle, danas ¢u o predlozenoj temi, onome Sto vec
znamo, dodati nesto §to bi moglo biti korisno za nase cjelokupno
razumijevanje svijeta.

Razmatramo - i to je u pocetku dobro - ¢ovjeka duhovnoznanstveno, onakvog
kakav stoji pred nama ovdje u fizickom svijetu, kao izraz njegovog
cjelokupnog bica. Prvo moramo poceti s onim §to nam ljudi predstavljaju u
fizickom svijetu, i stoga sam vise puta istaknuo kako ¢cemo dobiti nesto
poput vodeceg pogleda na covjeka kao cjelinu, ako ga promatramo na takav
nacin da prvo svoj pogled temeljimo na fizickom tijelu, kojeg spoznajemo
izvana putem osjetilnog promatranja, putem znanstvene analize onoga sto je
promotreno ovdje u fizickom svijetu. Zatim svoj pogled temeljimo na onom
tijelu ili organizacijskom obliku koji nazivamo eterskim tijelom, koje ve¢ ima
nadosjetilni karakter, koje se stoga ne moze promatrati obicnim osjetilnim
organima - ¢ak ni razumom, koji je vezan za mozak - i koje je stoga vec
nedostupno konvencionalnoj znanosti. Ovo etersko tijelo, medutim, ipak je
struktura za koju se moze reci da su je bili svjesni i umovi poput Immanuel
Hermann Fichte-a, sina velikog Johann Gottlieb Fichte-a, zatim Troxler-a i
drugih. Ovo etersko tijelo je nesto unutar covjeka Ssto se, iako se moze

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



40/136

spoznati samo imaginativnom spoznajom jer je nadosjetilno, ipak moze
izvana spoznajno percipirati, bas kao §to se fizicko tijelo izvana moze
percipirati za osjetilnu spoznaju.

Zatim se u kontemplaciji uzdizemo do astralnog tijela. Astralno tijelo nije
nesto S§to se moze poput fizickog tijela izvana percipirati kroz vanjska
osjetila, ili eterskog tijela kroz unutarnja osjetila, vec¢ je astralno tijelo nesto
Sto se moze dozivjeti samo iznutra; u ¢emu sam covjek mora biti da bi ga
dozivio, kao i cetvrtog ¢clana, kojeg prvo moramo dokuciti ovdje u fizickom
svijetu, 'Ja'. Sa ova cetiri ¢lana ljudske prirode gradimo cijelog ¢covjeka. Ali iz
prethodnih razmatranja takoder znamo, da je ono sto nazivamo fizickim
tijelom covjeka, zapravo nesto vrlo slozeno, da se to fizicko tijelo ¢ovjeka
gradi tijekom dugog procesa razvoja kroz razdoblja Saturna, Sunca i
Mjeseca, te da je ulogu igrao i proces Zemlje od samog pocetka zemaljske
egzistencije do naseg vremena. Nase fizicko tijelo izgradio je slozen proces
razvoja. Od onoga §to zapravo zivi unutar fizickog tijela, u prvom redu se
samo vanjska strana predstavlja promatranju koje je dostupno ljudima u
fizickom svijetu, ¢ak i za obicnu znanost. Moglo bi se reci da obi¢no fizicko
promatranje i fizicka znanost, kakve postoje ovdje u svijetu, znaju o fizickom
tijelu samo onoliko, koliko zna o kuci, osoba koja hoda oko nje izvana i
nikada nije usla u unutrasnjost, nikada nije saznala §to je unutar kuce ni
koji ljudi tamo zive. Ali, naravno, netko tko stoji na tlu vanjske znanosti u
materijalistickom smislu rec¢i ¢e: oh, mi vrlo dobro poznajemo unutrasnjost
fizickog tijela! To znamo jer smo cesto vidjeli mozak unutar lubanje, vidjeli
smo zeludac i srce tijekom obdukcija leseva - poznajemo unutrasnjost!

Ali ovo unutarnje, koje se moze vidjeti izvana, prostorno unutarnje, nije ono
Sto se ovdje misli kada govorimo o unutarnjem. Ovo prostorno unutarnje je
takoder samo vanjsko; ovo prostorno unutarnje je ¢cak i mnogo vise vanjsko
u fizickom tijelu covjeka od stvarnog prostornog vanjskog. Svakako je cudno
to reci. Ali znate iz prethodnih opisa znanosti duha da su osjetilni organi vec
bili razvijeni tijekom razdoblja Saturna, i nosimo ih na vanjskoj strani naseg
tijela, na prostorno vanjskoj povrsini. Oni su izgradeni od mnogo vise
duhovnih sila nego, naprimjer, nas zeludac ili ono sto je unutarnje u
prostornom smislu. Ono $to je unutarnje, izgradeno je od najmanje
duhovnih sila. | koliko god ¢udno zvucalo, ipak se mora istaknuti da ljudi
zapravo krivo govore o sebi. To je prirodno, jer ovdje zivimo na fizickoj razini
- ali krivo govore. Oni bi zapravo kozu na svom licu trebali nazvati
unutrasnjoscu, a svoj zeludac vanjskim. To bi bilo mnogo blize stvarnosti!
Priblizili bismo se stvarnosti kad bi rekli da jedemo iznutra prema van,
hranu saljemo od iznutra prema van, saljuci je u zeludac, blize nego sto smo
sada, kada kazemo izvana prema unutra; jer Sto su nasi organi blize
povrsini, to od vise duhovnih sila potjecu, a sto vise leze unutar nase
prostorne unutrasnjosti, potjecu od vise neduhovnih sila.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



417136

To lako mozete vidjeti ¢ak i iz dosadasnjih opisa znanosti duha. Ako se to¢no
sjecate §to je predstavljeno u prethodnim opisima znanosti duha, znat cete
da se tijekom razvoja Mjeseca nesto odvojilo, a tijekom razvoja Zemlje
ponovno odvojilo i izaslo iz razvoja Saturna, Sunca i Mjeseca, u kozmicki
prostor. Tijekom ovog cijepanja dogodilo se nesto izvanredno: okrenuli smo
se naopacke, doista, kao §to se rukavica okrece naopacke, unutrasnjost
prema van, vanjstina prema unutra. Ono sto je danas okrenuto prema van
kao lice, zapravo je bilo okrenuto prema unutra tijekom razdoblja Saturna i
Sunca - u svom pocetnom razvoju, naravno - a takoder i tijekom dijela
Mjesecevog razdoblja. A poceci nasih sadasnjih unutarnjih organa formirani
su tijekom egzistencije Mjeseca, na takav nacin da su formirani izvana. Od
tada smo zaista okrenuti naopacke, poput ogrtaca. Danas visSe toliko ne
okrecemo ogrtace, ali smo to ¢inili u ranijim vremenima kada su se ogrtaci
mogli nositi duze. Danas to vise nije uobicajeno. Kada govorimo o fizickom
tijelu, moramo biti svjesni da u njemu postoji mnogo toga nadosjetilnog, da
je cijela njegova struktura nadosjetilna, da je izgradeno od nadosjetilnog i da
nam svoju vanjsku stranu pokazuje tek kada ga promatramo kao cjelinu.

Sada kada dodemo do eterskog tijela, ono vise nije vidljivo fizickom
osjetilnom promatranju; ali nakon s§to covjek prode kroz vrata smrti ovo
etersko tijelo postaje jos vaznije. U pocetku, u razdoblju u koje ulazimo u
prvim danima, ovo etersko tijelo je od posebne vaznosti. Ali ¢cak i u pogledu
fizickog tijela, moramo nauciti razmisljati drugacije, nauciti ispravno
razmisljati, ako zelimo pravilno razmatrati Sto nas ceka nakon prolaska kroz
vrata smrti. Znate, jer se to joS uvijek moze promatrati iz fizickog svijeta,
prilikom prolaska kroz vrata smrti, covjek odlaze svoje fizicko tijelo, kako
kazu. Predaje se elementima Zemlje kroz raspadanje ili izgaranje - ta dva
procesa razlikuju se samo po trajanju. Sada bi se moglo c¢initi kao da je za
nekoga tko je sada prosao kroz vrata smrti ovo fizicko tijelo kao takvo,
jednostavno odbaceno. Ali to nije slucaj. Iz naseg fizickog tijela Zemlji
mozemo predati samo ono §to dolazi sa same Zemlje. 1z naseg fizickog tijela,
Zemlji ne mozemo predati ono Sto dolazi iz stare egzistencije Mjeseca, iz
egzistencije starog Sunca, iz egzistencije starog Saturna. Ono sto dolazi iz
stare egzistencije Saturna, iz egzistencije Sunca i iz egzistencije Mjeseca, a
zapravo i iz velikog dijela nase egzistencije Zemlje, to su nadosjetilne sile. | te
nadosjetilne sile, koje su unutar naseg fizickog tijela, od kojih nam se u
osjetilnoj percepciji otkriva samo vanjska strana, kao §to sam upravo
objasnio, te nadosjetilne sile, kamo one idu kad prodemo kroz vrata smrti? -
Iz naseg fizickog tijela, iz ove najdivnije strukture koja postoji u svijetu, koja
je u prvom redu struktura, iz naseg fizickog tijela, kao sto sam rekao, Zemlji
se vraca samo ono sto mu je Zemlja dala. Drugo, gdje je ono drugo, kada
prodemo kroz vrata smrti? - Drugo se povlaci iz onoga sto tone u Zemlju,
takoreci, kroz raspadanje ili izgaranje; drugo se apsorbira u cijeli univerzum.
| ako razmislite o svemu, svemu S§to mozete pojmiti u krugu Zemlje,

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



42 /136

ukljucujuci sve planete i zvijezde stajacice, i ako o tome mislite Sto je
moguce duhovnije, tada cete u ovom dakle duhovnom promisljanju, pronaci
mjesto gdje je ono duhovno od nas. Jer samo je dio ovog duhovnog elementa
odvojen, koji zivi u toplini i ostaje sa Zemljom. Toplina, nasa unutarnja
toplina, nasa vlastita toplina, odvojena je i ostaje sa Zemljom. Ali sve ostalo
sto je duhovno u fizickom tijelu, prenosi se u cijeli prostor svijeta, u cijeli
kozmos.

Kad mi, kao ljudska bi¢a, napustimo svoje fizicko tijelo, kamo idemo? U §to
zapravo uranjamo? Svojom smrcu, uranjamo, kao brzinom munje, u ono sto,
iz svih nadosjetilnih sila, izgraduje nase fizicko tijelo. Mozete mirne duse sebi
predstaviti, da se sve graditeljske sile koje su djelovale na vasem fizickom
tijelu od razdoblja Saturna, beskonacno Sire i pripremaju mjesto u kojem
zivite izmedu smrti i novog rodenja. Sve je to, rekao bih, izmedu rodenja i
smrti, samo koncentrirano u prostoru koji zatvara nasa koza.

Sada, kada smo izvan fizickog tijela, imamo, prije svega, iskustvo koje je
vazno za cijeli buduci zivot izmedu smrti i novog rodenja. Ve¢ sam to cesto
spominjao. To iskustvo je suprotne prirode, od odgovarajuceg iskustva ovdje
u zivotu na fizickoj razini. Ovdje u zivotu na fizickoj razini, ne mozemo se
osvrnuti na sat svog rodenja s uobicajenom osjetilnom percepcijom koju
imamo. Nijedno ljudsko bice ne moze se sjetiti vlastitog rodenja, ne moze se
osvrnuti. Ono samo zna da je rodeno, prvo zato jer mu je mozda tako receno,
a drugo zato sto to zakljucuje iz ¢injenice da su se rodila i sva ljudska bica
koja su dosla na Zemlju poslije njega; ali nijedno ljudsko bice ne moze imati
istinsko iskustvo vlastitog rodenja.

Upravo suprotno je s odgovarajucim iskustvom nakon smrti. Dok izravno
razmatranje naseg rodenja nikada ne mozemo imati pred dusom u nasem
fizickom zivotu, trenutak smrti, ako ga covjek gleda samo duhovno, stoji
pred dusom tijekom cijelog zivota izmedu smrti i novog rodenja. Medutim,
mora nam biti jasno da se taj trenutak smrti tada vidi s druge strane. Ako
smrt moze imati nesto zastrasujuce u sebi, to je samo zato jer se ovdje vidi
kao raspad, kao kraj. S druge strane, s duhovne strane, kada se osvrnemo
na trenutak smrti, smrt se neprestano pojavljuje kao pobjeda duha, kao duh
koji se izmigolji iz fizickog. Tamo se pojavljuje kao najveci, najvelicanstveniji,
najznacajniji dogadaj. | nadalje, ovaj dogadaj pali ono sto je nakon smrti
nasa 'Ja’ svijest. Kroz cijelo vrijeme izmedu smrti i novog rodenja, imamo 'Ja’
svijest, ne samo u slicnom, ve¢ ¢ak i u mnogo visem smislu nego ovdje u
fizickom zivotu. Ali ovu 'Ja’' svijest ne bismo imali, ako se stalno ne bismo
mogli osvrnuti, ako ne bismo vidjeli, ali s druge strane, s duhovne strane,
ovaj trenutak u kojem smo se s nasim duhovnim probili iz fizickog. Da smo
‘Ja’, znamo samo znajuci: umrli smo, odvojili smo svoje duhovno od svog
fizickog. U trenutku kada mi, s one strane vrata smrti, ne gledamo na
trenutak smrti, ova 'Ja’' svijest nakon smrti je takva, kakva je fizicka 'Ja’

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



43 /136

svijest ovdje u spavanju. Kao sto netko pri spavanju ne zna nista o 'Ja’
svijesti, tako i nakon smrti ne zna nista o sebi ako pred ocima nema ovaj
trenutak umiranja. Ima ga pred sobom kao jedan od najvelicanstvenijih,
jedan od najuzvisenijih trenutaka.

Vidite, ¢ak i u ovom slucaju, moramo se naviknuti razmisljati o stvarnom
duhovnom svijetu sasvim drugacije nego ovdje o osjetilnom fizickom svijetu.
Ako netko jednostavno zeli ostati pri konceptima koje ovdje ima za fizic¢ki
osjetilni svijet, ne moze ni na koji nacin preciznije shvatiti duhovno. Jer
nakon smrti je najvaznije, da se trenutak umiranja promatra s druge strane.
Upravo se tako s druge strane pali nasa 'Ja’ svijest. Ovdje u fizickom svijetu
imamo, takoreci, jednu stranu 'Ja’ svijesti; nakon smrti imamo drugu stranu
‘Ja’ svijesti. Malo ranije sam objasnio gdje se zapravo nalazi nadosjetilni
element naseg fizickog tijela nakon smrti i gdje ga moramo traziti. U cijelom
svijetu, koliko samo mozemo pojmiti, ovaj fizicki element moramo traziti kao
ravnotezu sila, kao organizam sila, kao kozmos sila. Taj fizicki element,
priprema nam mjesto, kroz koje moramo proci izmedu smrti i novog rodenja.

Dakle, ono sto smo ovdje zatvorili u svoje fizicko tijelo, u ovo tijelo, malo u
odnosu na svijet kao cjelinu, u nasu kozu, uistinu je mikrokozmos, uistinu
cijeli svijet. To je uistinu samo smotano zajedno - ako smijem trivijalno
govoriti - zatim se odmotava i ispunjava svijet s izuzetkom malog prostora
koji uvijek ostaje prazan. Kada zivimo izmedu smrti i novog rodenja, zapravo
smo svugdje u svijetu s nadosjetilnim silama koje su temelj naseg fizickog
tijela, osim na jednom mjestu, koje ostaje prazno. To je prostor Koji
zauzimamo ovdje u fizickom svijetu, unutar nase koze. | uvijek gledamo u tu
prazninu. Tada gledamo sebe izvana i gledamo u prazninu. Ono u sto
gledamo ostaje prazno, ali ostaje toliko prazno, da iz toga imamo temeljni
osjecaj. To gledanje nije apstraktno gledanje, poput onoga kada netko
nasumice zuri u stvari ovdje na fizickoj razini, vec¢ je ovo gledanje povezano
sa snaznim unutarnjim zivotnim iskustvom, sa snaznim dozivljajem.
Povezano je s c¢injenicom da se kroz kontemplaciju ove praznine u nama
javlja osjecaj koji nas prati kroz cijeli zivot izmedu smrti i novog rodenja, sto
¢ini velik dio onoga sto nazivamo zagrobnim zivotom. To je osjecaj: postoji
nesto na svijetu §to moras stalno iznova ispunjavati. - | tada se postize
osjecaj: covjek postoji na svijetu za nesto za Sto samo on moze postojati.
Osjeca svoje mjesto u svijetu. Osjeca da je u svijetu gradivni element, bez
kojeg svijet ne bi mogao postojati. To je kontemplacija te praznine. Stajanje u
Nnjoj kao nesto sto pripada svijetu, to te preplavljuje gledanjem u prazninu.

Sve je to povezano s onim §to ¢e postati nase fizicko tijelo. 1z elementarnijih
prikaza moci cemo samo shematski prikazati, da tako kazemo, ono sto za
svoju stvarnosti u duhovnom svijetu uistinu zahtijeva slike. Ali prvo moramo
imati te slike kako bismo se postupno uzdigli do predodzbi koje dublje
prodiru u stvarnost duhovnog svijeta.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



44 /136

Znamo da tada imamo neku vrstu retrospektive koja traje danima. Ali to se
sjecanje naziva sjecanjem u neispravnhnom smislu - iako s pravom, ali u
neispravnom smislu - jer tijekom nekoliko dana imamo nesto poput tableau,
poput panorame, ispletene od svega Sto smo dozivjeli u upravo proteklom
zivotu. Ali nemamo to kao obi¢cno sjecanje unutar fizickog tijela. Sjecanje
fizickog tijela je takvo da mi vremenski izvlacimo sjecanje. Takvo sjecanje je
sila vezana za fizicko tijelo, misao kroz koju se sjecanja izvlace u vremenu.
Ovo sjecanje nakon smrti je takvo, da je poput panorame, sve §to se dogodilo
u zivotu oko nas u imaginaciji. Zivimo danima unutar naseg - moze se samo
reci: iskustva. U snaznim slikama, u isto vrijeme je prisutan dogadaj Kkoji
smo upravo dozivjeli u posljednjim danima prije smrti, i u isto vrijeme je
prisutno ono sto smo dozivjeli u djetinjstvu. Panorama zivota, slika zivota,
koja nam predstavlja ono sto je inace u vremenu slijedilo jedno za drugim, u
mrezi ispletenoj od etera. Sve §to tamo vidimo, zivi u eteru.

Iznad svega, ono §to je oko nas dozivljavamo kao zivo. Sve u tome zivi i tka.
Zatim to dozivljavamo kao duhovno rezonantno, kao duhovno sjajno, a
takoder i kao duhovno grijuce. Ova zivotna slika, kao §to znamo, nestaje
nakon samo nekoliko dana. Ali kroz sto zapravo zavrsava, i Sto je taj tableau
zivota?

Da, ako se ispita ova zivotna slika kakva ona uistinu jest, mora se reci: sve
Sto smo dozivjeli u zivotu utkano je u nju. Ali kako dozivljeno? - Tako §to
smo imali misli! Dakle, sve sto smo mislili, dozivjeli kao predodzbe, sadrzano
je u njoj. Recimo, da bismo usli u nesto konkretno, da smo u zivotu zivjeli s
drugom osobom, razgovarali smo s njom. Dok smo s njom razgovarali, njene
misli su komunicirale s nasim mislima. Primali smo od nje ljubav, pustili
smo da cijela njena dusa djeluje na nas, sve smo to dozivjeli iznutra. S time
zivimo, kada zivimo s drugom osobom. Ona zivi i mi zivimo, i dozivljavamo
nesto u vezi s njom. Ono Ssto sada dozivljavamo u vezi s njom, ¢ini nam se
utkanim u ovaj eterski tableau zivota. To je ista stvar koje se sjecamo.
Zamislite trenutak kada ste s nekim drugim nesto dozivjeli prije deset ili
dvadeset godina. Zamislite da se toga sjecate, i ne sjecate se toga onako kako
se obi¢cno sjecamo u zivotu, gdje sve blijedi u sivo, ve¢ se sjecate na takav
nacin da je sjecanje u vama jednako zivo kao i samo iskustvo, da vas
prijatelj stoji pred vama kao sto je stajao tijekom iskustva. U zivotu ovdje
¢cesto smo prilicno snoliki. Ono §to tako srdacno dozivljavamo na fizickoj
razini, postaje otupljeno, paralizira se. Kada prodemo kroz vrata smrti i
imamo to na 'platnu’ zivota, nije toliko paralizirano; prisutno je sa svom
svjezinom i srdacnoséu s kojom je bilo prisutno tijekom zivota. Tako je
uklopljeno u ovu zivotnu sliku, a mi to onda sami dozivljavamo danima.

Kao sto u odnosu na fizicki svijet, imamo dojam, da nam fizicko tijelo
otpada, tako nakon nekoliko dana, imamo dojam da nam je i etersko tijelo
otpalo. Medutim, ovo nase etersko tijelo nije otpalo na isti nacin kao nase

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



45/136

fizicko tijelo; nego je isprepleteno s cijelim univerzumom, s cijelim svijetom.
Ono je unutar njega, dok mi dozivljavamo ‘platno’ zivota, ostavlja svoje
utiske tamo u tom periodu. | ono sto imamo kao zivotnu sliku, preslo je u
vanjski svijet, zivi oko nas, svijet je to apsorbirao.

Tijekom ovih dana, opet imamo vazno, snazno iskustvo. Jer ono Sto
dozivljavamo nakon smrti nisu samo sjecanja na zemaljski zivot, ve¢ poceci
novih iskustava. Samo po sebi je novo iskustvo, kako dolazimo do svog 'Ja’,
osvrcuci se na smrt, jer takvo sto ne mozemo dozivjeti svojim zemaljskim
osjetilima. To se otkriva samo kroz inicijacijsku spoznaju. Ali ono S§to
dozivljavamo tijekom ovih dana, po tome sto oko sebe imamo ovaj zivotni
tableau, ovo etersko tkanje koje se odvaja od nas i uplete u univerzum - ono
Sto tu dozivljavamo, nesto je strasno uzviseno, nesto prilicno snazno za
ljudsku dusu.

Ovdje u fizickom zivotu, da, stojimo nasuprot svijetu, ovim mineralnim,
biljnim, zivotinjskim, ljudskim carstvom. U tim carstvima dozivljavamo ono
Sto nasa osjetila mogu iskusiti, ono §to nas intelekt, vezan za mozak, moze
imati od osjetilnih iskustava, sto nas osjecaj vezan za krvozilni sustav moze
iskusiti - sve to dozivljavamo ovdje. A mi ljudi, ovdje izmedu rodenja i smrti,
zapravo smo, iz vise perspektive, izvanredno velike - oprostite na izrazu -
'lude’, divovske 'lude’'. Pred mudroscu velikog svijeta strasno smo glupi, ako
vjerujemo da nam je dovoljno da ovdje nesto iskusimo na opisani nacin, a
zatim, to sto ovdje dozivljavamo nosimo u svojim sjecanjima, i, kao ljudska
bica, to prisvojimo. U to vjerujemo. Ali dok dozivljavamo, dok u iskustvu
oblikujemo svoje predodzbe, i svoje osjecaje, cijeli svijet hijerarhija djeluje u
ovoj pojavi naseg iskustva, u ovom procesu. Zivi i tka iznutra. Kad se suocite
s osobom i pogledate je u oc¢i, u svom pogledu i u onom sto njen pogled salje
natrag, iznutra zive duhovi hijerarhija, zive hijerarhije, zivi djelo hijerarhija.
Cak i ono sto dozivimo, predstavlja nam samo vanjski svijet, jer u tom
iskustvu bogovi rade iznutra. | dok vjerujemo da zivimo samo za sebe, bogovi
nesto rade kroz nasa iskustva, kroz koja sada nesto mogu utkati u svijet.
Zahvatili smo misli, imali smo emocionalna iskustva - bogovi ih uzimaju i
dijele sa svojim svijetom. | nakon sto umremo, znamo da smo zivjeli kako bi
bogovi mogli istkati ovu mrezu, koja sada u nasem eterskom tijelu dolazi od
nas i prenosi se cijelom univerzumu. Bogovi su nas pustili da zivimo, kako bi
mogli nesto isplesti za sebe, nesto kroz sto bi mogli obogatiti svoj svijet.
Potresna je to misao! Kad samo jedan korak napravimo kroz svijet, taj korak
je vanjski izraz bozanskog dogadaja, i komadic¢ tkanja koji bogovi koriste u
svom planu za svijet, koji nam ostavljaju samo dok ne prodemo kroz vrata
smrti, da bi ga zatim oduzeli od nas i ugradili u univerzum. Te nase ljudske
sudbine, u isto vrijeme su bozanski ¢inovi, a ono sto one predstavljaju za
nas ljude, samo je vanjski aspekt. To je ono §to je znacajno, ono sto je vazno,
ono sto je bitno.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



46 /136

Kome pripada sada, nakon nase smrti, ono sto smo iznutra stekli tijekom
zivota kroz nasu sposobnost misljenja, kroz nasu sposobnost dozivljavanja
emocija? - Nakon nase smrti, pripada svijetu! Ali bas kao §to se osvrécemo na
svoju smrt, osvrécemo se s onim §to nam ostaje, s nasim astralnim tijelom i
nasim 'Ja’, na ono §to se utkalo u univerzum, svijet. Tijekom nasih zivota
nosimo u sebi, kao etersko tijelo u nama, ono sto je utkano u univerzum.
Sada je ispredeno i utkano u svijet. Gledamo u to, promatramo to. Kao $§to
ga ovdje dozivljavamo u sebi, tako ga kontempliramo i nakon smrti, tako je i
u vanjskom svijetu. Kao sto ovdje kontempliramo zvijezde, planine i rijeke,
tako i nakon smrti kontempliramo, uz ono §to je nastalo brzinom munje, kao
sto sam rekao, iz naseg fizickog tijela, ono sto je utkano u svijet iz nasih
vlastitih iskustava. | ono §to se tada ugraduje u cijelu kozmicki strukturu iz
nasih vlastitih iskustava, sada se odrazava u onome S$to jo§ imamo, u
astralnom tijelu i 'Ja’, bas kao §to se vanjski svijet odrazava u nasim fizickim
organima ovdje kroz nase fizicko bice. | dok se to odrazava u nama, primamo
nesto sto ovdje ne mozemo imati tijekom ovog zemaljskog razdoblja, nesto
Sto cemo imati u vanjskom, vise fizickom otisku kasnije tijekom razdoblja
Jupitera, ali sto primamo na duhovni nacin jer je nase etersko bice sada
vani i ostavlja dojam na nas. Umjesto sto smo ga prije dozivljavali kao nase
unutarnje bice, sada na nas ostavlja dojam. Dojam koji ostavlja na nas je,
naravno, u prvom redu duhovan, slikovni je, ali kao takav, ve¢ je model za
ono §to éemo imati tek na Jupiteru: duh sam. Dakle, kroz nase etersko koje
se utka u univerzum, za nas se rada duh sam - ali duhovno, ne onako kako
¢cemo ga kasnije dozivjeti na Jupiteru - tako da sada, nakon sto smo odlozili
svoje etersko tijelo, imamo astralno tijelo, 'Ja', duh sam. Ono §to nam ostaje
od nase zemaljske egzistencije jest nase astralno tijelo i nase 'Ja'.

Nase astralno tijelo, kao sto znate, ostaje s nama dugo nakon smrti, u prvom
redu bas kao sto nam je podlozno kao zemaljsko astralno tijelo. Ostaje s
nama, jer je ovo astralno tijelo prozeto svime sto je ¢isto zemaljsko i ljudsko,
a Sto ne moze odmah izbaciti iz sebe. Prolazimo kroz vrijeme, u kojem
postupno mozemo odbaciti ono §to je zemaljski zivot ucinio od naseg
astralnog tijela. Zapravo dozivljavamo najvise polovicu nasih iskustava ovdje
na Zemlji, takoder u mjeri u kojoj utjecu na nase astralno tijelo. Od onoga
Sto se dogada kroz nas, zapravo dozivimo samo polovicu. Uzmimo primjer:
recimo da nekome kazete nesto lose - to se odnosi na dobre misli i dobra
djela kao i na losa djela i lose misli, ali uzmimo ovaj primjer zlog djela -
kazete nekome nesto lose §to ga vrijeda. Imamo samo dio te lose rijeci koji se
nas tice, u sebi osjecamo zasto smo upotrijebili tu rije¢; to je dojam na nasu
dusu kada upotrijebimo tu losu rijec. Ali druga osoba, kojoj upucujemo zlu
rije¢, ima potpuno drugaciji dojam; ona ima takoreci, drugu polovicu dojma,
osjeca da je uvrijedena. Ta druga polovica dojma zaista zivi u njoj. Ono §to
smo sami dozivjeli tijekom svog fizickog zivota je jedno; ono S$to je druga
osoba dozivjela je drugo. Sada promislite, sve sto smo iskusili, ali izvan nas,

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



477136

moramo ponovno prozivjeti nakon smrti, kao sto sada prozivljavamo svoje
zivote unatrag. Ucinke svojih misli i svojih djela dozivljavamo u regresiji.
Dakle, izmedu smrti i novog rodenja, prozivljavamo svoje zivote unatrag.
Odlaganjem eterskog tijela, postoji zivotni tableau, u kojem imamo cijeli zivot
odjednom. Zivot unatrag, istinsko je prozivljavanje onoga sto smo stvorili,
iduci unatrag. A kada se vratimo do svog rodenja, tada smo dovoljno zreli da
odlozimo iz svog astralnog tijela ono sto je prozeto zemaljskim elementima.
Tada to odlazi, i s tim odlaganjem astralnog tijela, za nas nastaje novo
stanje. Astralno tijelo nas je, rekao bih, uvijek drzalo povezanima sa
Zemljom u nasim iskustvima. Buduci da na ovaj nacin moramo proci kroz
svoje astralno tijelo, ne sanjajuci, ve¢ ponovno prozivljavaju¢i zemaljska
iskustva, jo§ uvijek smo unutar zemaljskog zivota; jo§ uvijek stojimo unutar
njega. Tek sada, kada smo odlozili astralno tijelo - neto¢no, ali nema drugog
nacina da se to kaze, buduci da jezik nema rije¢ za to - postali smo potpuno
oslobodeni zemaljskog, sada zivimo unutar istinski duhovnog svijeta.

| tada se dogada novo iskustvo. Ovo odlaganje astralnog tijela zapravo je
samo jedna strana iskustva; druga strana je nesto sasvim drugo. Kad smo,
nakon §to smo prosli kroz zemaljska iskustva, odlozili ovo astralno tijelo,
osjecamo se kao da smo - sada ne mozemo reci: materijom, ve¢ kao da smo
iznutra zasiceni, prozeti duhom, tada se istinski osjecamo unutar duhovnog
svijeta, tada nam se duhovni svijet otvara iznutra. Prije nam se otvarao
izvana, dok smo vidjeli univerzum i vlastito etersko tijelo utkano u
univerzum. Sada nam se otvara iznutra, sada ga dozivljavamo iznutra. | kao
predslika onoga sto ¢e ljudi imati u fizickom izrazu tek na Veneri, u predslici
zivotnog duha, nase 'Ja' nam se otvara iznutra, tako da se sada sastojimo od
duha samog, zivotnog duha i 'Ja'. Bas kao §to se ovdje osjecamo pomalo kao
u snu, od rodenja do trenutka kada istinski postanemo svjesni kao djeca,
cega se kasnije prisjecamo, tako zivimo i egzistenciju koja je, doduse,
potpuno samosvjesna, ali svjesnija i visa od zemaljskog zivota. Ali cisto
duhovni zivot dozivljavamo tek nakon sto smo se odvojili od svog astralnog, i
zadrzali od astralnog samo ono sto nas iznutra ispunjava, tako da smo od
sada duh medu duhovima.

Ali sada se javlja drugo, vazno, bitno iskustvo. Kada zivimo ovdje u fizickom
svijetu, radimo, postizemo ovo ili ono, i pritom imamo iskustva - upravo smo
o tome govorili. Ali u fizickom svijetu nemamo samo iskustva, u iskustvima
imamo nesto drugo, istovremeno s iskustvima. | zelim upotrijebiti rije¢, iako
je to opceniti izraz, za ta istovremena iskustva: postajemo, mogli bi reci,
umorni, iscrpljeni dok dozivljavamo. Uvijek je to sluc¢aj, postajemo umorni. |
cak i ako se umor kompenzira kroz sljedece stanje svijesti, kroz spavanje -
manje kroz spavanje nego kroz odmor tijekom spavanja, ispravno govoreci -
to je jo§S uvijek samo djelomi¢cna kompenzacija; jer znamo naravno, da se
iscrpljujemo u zivotu, da starimo, da nam snaga postupno nestaje. Takoder
se umaramo u sveobuhvatnom smislu. A kad ostarite, znate da ne mozete

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



48 /136

sve kompenzirati spavanjem. Dakle, ovdje se iscrpljujemo, umaramo. Da,
sada mozemo drugacije postaviti pitanje. Nakon onog sto smo govorili, sada
mozemo postaviti pitanje: zasto nam bogovi dopustaju da se umorimo, zasto
se umaramo? - Cinjenica da se ovdje umaramo, da se iscrpljujemo, daje nam
nesto, Ssto zapravo puno znaci, jako, jako puno, za cijeli nas zivot. Ali
koncept umaranja u sveobuhvatnijem smislu nego sto se obi¢cno shvaca.
Moramo ga pravilno postaviti pred svoje duse, taj koncept umaranja.

Najbolji koncept cete dobiti, ako ga sebi predstavite ovako. Kada bih vas
sada pitao: znate li iSta o unutrasnjosti svoje glave? - vjerojatno bi samo
osoba koju muci glavobolja, odgovorila da upravo sada nesto zna o
unutrasnjosti svoje glave. Samo takvi osjecaju unutrasnjost svoje glave;
drugi zive bez da je osjecaju. Svoje organe osjecamo samo kad nisu sasvim u
redu; tada u osjecaju nesto znamo o0 nasim organima. Tako smo uredeni u
zivotu, da o svom fizickom tijelu znamo nesto samo ukoliko nesto nije
sasvim u redu. Zapravo za svoje fizicko tijelo, imamo samo opcenit osjecaj.
Kada nesto nije u redu to postaje jace. Ali vrlo malo znamo iznutra, kada
imamo samo osjecaj. Svatko tko je ikada u zivotu imao jaku glavobolju zna o
unutrasnjosti svoje glave - iznutra; ne kao anatom, koji poznaje samo krvne
zile. Ali kako u zivotu postajmo sve umorniji i umorniji, ovaj osjecaj nase
nutrine, prostorne nutrine, sve se vise pojavljuje u nasim tijelima.

Samo razmislite: sto se vise umaramo u zivotu, to vise dozivljavamo zivotne
tegobe, naprimjer, tegobe starosti. Nas zivot sastoji se od postupnog ucenja
osjecanja, osjecanja naseg fizickog. Kako se ono, rekao bih, otvrdnjuje i
utiskuje u nas, uc¢imo ga osjecati. Za nas je to, rekao bih, blagi osjecaj - jer
dolazi tako postupno. Covjek bi mogao vidjeti koliko je to snazno samo ako -
oprostite na trivijalnom izrazu, ali dati ¢e ono sto mislim - ako bi se,
naprimjer, u jednom trenutku mogao osjecati potpuno zdravo, poput blistavo
zdravog djeteta, a zatim odmah nakon toga, kako bi mogao usporediti, onako
kako se netko osjeca kada mu udovi postanu krhki, u osamdeset, osamdeset
petoj godini zivota. Tada bi to vise osjecao. Samo zato §to dolazi tako sporo,
covjek ne primjecuje kako se njegov osjecaj pretace u iskustvo fizickog, u
postajanje umornim. Taj osje¢aj umora je stvaran proces, koji u pocetku nije
ni prisutan, jer dijete prsti od zivota, ali onda zivotnu snagu neprestano
nadjacava osjec¢aj umora, a onda se taj osjecaj umora probija van. Mozemo
se umoriti; dok se umaramo - ¢ak i ako je recimo, to samo slab osjecaj
iznutra - u nama istinski nesto nastaje. Nas zivot ovdje u fizickom svijetu
nudi samo vanjsku povrsinu dubokih, znac¢ajnih, uzvisenih misterija. To Sto
tako tiho osjecamo da nas prati umor u zivotu i tako osjecamo unutrasnjost
nasih tijela, vanjska je strana necega sto je utkano u nas, divho utkano od
¢iste mudrosti, cijelo tkanje ciste mudrosti. Dok se toliko umaramo u ovom
zivotu, uceci osjecati sebe iznutra, u nas se utka suptilno znanje o cudesnoj
strukturi nasih organa, nasih unutarnjih organa. Uc¢imo se umarati u nasim
srcima; ali nastajanje tog umora znaci da u nas dotjece znanje o tome kako

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



49/136

je srce konstruirano iz kozmosa. Umaramo se u nasim zelucima; obi¢no ga
umaramo kvareci ga hranom; ali ipak, dok je zeludac umoran, sva mudrost
je utkana u nas, slika mudrosti iz kozmosa, o tome kako je zeludac izgraden.
Kako je nas unutarnji organizam uzviseno, ¢udesno izgraden, ovo mocno
umjetnicko djelo, pojavljuje se u slici. | ozivljava tek sada, kada smo odlozili
vanjske, zemaljske elemente astralnog tijela. | to je ono §to nas ispunjava
kao zivotni duh, ono §to sada zivi u nama. Mudrost iz nas samih, nase
cudesne unutarnje strukture, sada zivi u nama.

| sada pocinje vrijeme kada usporedujemo, takoreci, ono sto nas sada, iz
nase unutarnje mudrosti ispunjava kao zivotni duh, s onim §to je prethodno
kao etersko tkanje bilo utkano u univerzum. Sada radimo na toj usporedbi,
kako se jedno moze uklopiti s drugim, i gradimo sliku sebe, kakvi ¢cemo
postati u sljedecoj inkarnaciji. Tako pocinjemo, postupno ziveéi prema
kozmickoj ponoci, kao sto je naznaceno u jednom od misterija, u '‘Budenju
duse'. Dakle, posebno nakon kozmicke ponoci, obavljamo djelo koje se odvija
dok sudjelujemo u stvaranju svijeta, u stvaranju onoga sto ovdje uzivamo.
Tijekom zivota izmedu smrti i novog rodenja, radimo, tkamo, tkamo sliku
bogova. Mozemo sudjelovati u bozanskoj svrsi, na onome S$to su bogovi
ciljali, dok su ljude postavljali u svijet. Mozemo se pripremiti za svoju
sljedecu inkarnaciju. Tu se naravno, ne odvijaju samo procesi koji se
egoisticno odnose na nas, vec se odvijaju i sve vrste drugih procesa. | to nam
moze postati jasno, posebno iz sljedeceg.

Ovaj ¢cudesni proces je daleko visi od onoga §to se dogada ovdje na Zemlji,
kada se izmjenjuju zima i ljeto, kada Sunce izlazi i zalazi, kada se sve odvija
kao zemaljski rad: tamo se dogada ono sto u konacnici vodi do nase
zemaljske inkarnacije, ono sto vodi do covjekove egzistencije; ali to je
ogroman nebeski rad koji ima ne samo vanjski znacaj, ve¢ znacaj za cijeli
svijet. Ako netko postupno uspije dozivjeti ovaj cudesni proces u duhovnoj
kontemplaciji, onda se sigurno suocava s jednom stvari. Sigurno ¢e vam se
¢initi cudnim kada ovo kazem, ali visi misteriji uvijek u pocetku moraju
izgledati ¢udno fizickoj, osjetilnoj percepciji covjeka, a ono §to se pojavljuje
pred nasom dusom, mora nas potresti, Sto vise, to bolje. Jer te stvari, takve
kakve jesu, do nasih dusa ne bi smjele doprijeti na takav nacin da ih
primimo trezveno, suhoparno, spoznajno i ostanemo ravnodusni. Upravo
kroz te stvari, trebali bi dobiti dojam o uzvisenosti i velicini bozanskog
duhovnog svijeta. Moglo bi se reci: ako bi jednostavno netko znanost duha
predstavio na tako suhoparan nacin da ne obuhvati istovremeno cijelu
osobu, i ako, uz taj dojam, istovremeno ne stekne dojam o velicini i
velicanstvenosti onoga sto pulsira i prozima svijet kao bozansko-duhovno,
onda bismo se, prema onome §to sam upravo opisao, unato¢ svemu S§to
mozemo, svi rodili bez glave pod trenutnim uvjetima svijeta. Jer ne bismo
mogli ostvariti izgradnju glave. Ljudska glava, u svojoj strukturi, tako je
uzvisena slika univerzuma da je sam covjek, s onim §to je u nju utkano kao

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



50/ 136

mudrost zivota, ne bi mogao izgraditi, ne bi je mogao pripremiti za sljedecu
inkarnaciju; u tome moraju suradivati sve hijerarhije bogova. Ono sto postoji
u vasoj glavi, u ovoj sferi samo slabo okcipitalno otvorenoj, donekle
preoblikovanoj, samo je po sebi pravi mikrokozmos, pravi otisak velike sfere
svijeta. U njoj zivi sve, sve §to zivi vani u univerzumu, zajedno, tu sve radi
zajedno, sto u raznim hijerarhijama moze biti aktivho. Kada pocinjemo
graditi svoju sljedecu inkarnaciju iz mudrosti koju smo akumulirali kroz
umor, zagrabe u tu aktivnost sve hijerarhije, kako bi ukljucile u ono sto
postaje nasa glava, otisak sve bozanske mudrosti.

Dok se sve ovo dogada, ono sto c¢ini nasu fizicku liniju nasljedivanja,
priprema se na Zemlji kroz generacije. Kao sto Zemlji nakon smrti predajemo
samo ono Sto dolazi od Zemlje, tako od svojih roditelja i predaka primamo
samo ono S$to je zemaljsko u nama. A ono sto je zemaljsko u nama samo je
vanjsko, samo je vanjski izraz u ovom zemaljskom carstvu. U to je utkano
sve S§to sami mozemo tkati na opisani nacin, i ono §to cijele hijerarhije
bogova tkaju prije nego §to zacecem steknemo odnos prema onome u §to se
umotavamo i odijevamo kada ulazimo na fizicku razinu.

Rekao sam, sto viSe ove uzviSsene spoznaje mozemo upiti u svoje osjecaje, to
bolje za nas. Samo razmislite o ovome: koristimo svoje glave, ali opc¢enito
nema ni traga spoznaji, utoliko sto smo ljudska bica koja zive u
materijalnom svijetu, da cijele hijerarhije bogova posvecuju svoj rad
oblikovanju nasih glava, oblikovanju onoga sto je duhovno temelj nasih
glava, kako bismo uopc¢e mogli postojati. Ako to shvatimo u smislu duhovno
znanstvene spoznaje, to nas automatski prozima osjecajem zahvalnosti i
zahvalnosti prema cijelom univerzumu.

Stoga, ono sto steknemo kroz znanost duha, trebalo bi takoder donijeti sve
vece uzdizanje naseg zivota osjecaja. U oblasti znanosti duha, svoju spoznaju
bi sve vise trebali uskladivati s nasSim osjecajima. | nije dobro ako u
osjecajima zaostanemo. Neprekidnim ucenjem novog, viseg dijela znanosti
duha, trebali bismo biti u stanju razviti, rekao bih, poboznije osjecaje prema
misterijama svijeta, koji u konacnici vode, sve dalje i dalje u misterije
covjeka. U toj prociscavajucoj duhovnoj toplini, nasih osjeta i osjecaja, lezi
pravi napredak u znanosti duha.

Moram spomenuti jos jednu stvar, jer izgleda kao dodatak cijeloj raspravi
koju smo vodili. Ovdje ulazimo u fizicki svijet, tako sto u pocetku kao dijete
imamo prigusenu svijest, prepoznavajuc¢i samo svoju majku i tek postupno
druge ljude. Vjerujemo, dok ulazimo u fizicki svijet, da neprestano
susrecemo nove ljude. Isto je i s nasom fizickom svijescu. Kada prodemo
kroz vrata smrti, imamo pravi, iskren odnos sa svim onim dusama kojima
smo se u zivotu priblizili. Te se duse, pak, pojavljuju pred nasim duhovnim
pogledom. One duse koje su nam se priblizile u zivotu, i koje su prosle kroz
vrata smrti prije nas, mozemo rec¢i da 'nalazimo’. Rijec¢ je skovana za fizicka
Rudolf Steiner - Veza izmedu zivih i umrlih



51/136

stanja, ali ovo iskustvo pristupanja duse dusama, moze se opisati kao
'nalazenje’. Medutim, ovo nalazenje dusa koje su prosle kroz vrata smrti prije
nas, covjek sebi mora predstaviti kao priblizavanje dusama na nacin koje je,
u odredenom smislu, obrnut od nacina na koji se ovdje na fizickoj razini
pristupa ljudima. Ovdje se ljudima u prvom redu pristupa susrecuci ih
izvana i fizicki. Zatim se postupno uci o njihovom unutarnjem bicu; njihova
nutrina razvija se tek iz naseg zivota s njima. Dakle, ono S§to iznutra
dozivljavate o osobi, razvija se samo iz vas samih. Nakon §to sam prode kroz
vrata smrti, i susrece duse koje su kroz vrata smrti prosle prije njega, prvo
Sto zna jest: doticna dusa je tu. Osjecamo je, znamo da je tamo. - Ali sada
moramo cijelo svoje unutarnje bice predati onome Ssto je tamo kao prvi
dojam, kao najapstraktniji dojam. Ovdje treba pustiti covjeka da iz sebe radi;
tamo treba predati svoje unutarnje bica, a zatim sam izgraditi sliku,
imaginaciju. Imaginativno, ono §to mozete vidjeti, mora se graditi postupno.
Ideju o tome kakvo je iskustvo duse nakon smrti, mozete dobiti ako
pomislite u sebi: Ne vidite to, samo shvacate, i postupnim shvacanjem
stvarate sliku. Gradite sliku. Dakle, morate aktivno, iznutra, graditi sliku
duse koju susrecete. U odredenom smislu znate: sada susrecem dusu. - Ona
jos nema duhovni oblik! Koja je to dusa? To je dusa prema kojoj sam ja - to
se sada pojavljuje u vasoj vlastitoj dusi - osjecao kao sin prema svojoj majci.
Sada pocinjete osjecati: s ovom dusom mogu dozivjeti sebe. - Sada za sebe
gradite duhovni oblik. Morate biti aktivni unutar njega, i tada on postaje
slika. I buduc¢i da morate zajedno graditi duhovni oblik na ovaj nacin, s
umrlom osobom ste vec¢ zajedno prije nego §to ste izgradili duhovni oblik. Na
ovaj nacin, zajedno ste sa svima s kojima ste bili zajedno u zivotu; to jest,
dozivljavate ih u svijetu u kojem ih morate pronaci budenjem sebe za viziju,
kako biste ih mogli pogledati. Ovdje morate biti aktivni.

Duse koje su jos uvijek ovdje u fizickom tijelu, koje stoga ostaju zive nakon
nase smrti, ve¢ su nam se ovdje na Zemlji pojavile kao slika. Gledamo ih
odozgo i ne moramo prvo konstruirati sliku; one nas gledaju kao sliku.
Medutim, u tu sliku te duse mogu utkati ono sto zatim sluzi kao topla
duhovna hrana za pokojnika, kroz svoje misli o njima, kroz svoju
kontinuiranu ljubav prema njima, svoja sjecanja na njih, ili - kao sto sada
znamo kao duhovni znanstvenici - kroz c¢itanje naglas.

Sve to prosSiruje covjekovu perspektivu na stvarni svijet, istinski stvarni
svijet. Ako dopustite da ovo dode pred vase duse, onda dobivate predodzbu o
tome, koliko malo ljudi zapravo znaju o duhovnom svijetu. Nije uvijek bilo
tako. Samo najvise materijalisticki ljudi danasnjice govore o tome kako smo
danas 'postigli tako divan napredak’. Znamo da su ljudi nekada posjedovali
vidovitost i da su tu izvornu, atavisticku vidovitost, izgubili samo radi
stjecanja odredenih kvaliteta povezanih s cijelim unutarnjim zivotom u
materijalnom svijetu. Ako nam dode istinski materijalisticka osoba, istinski
materijalisticki znanstvenik, prirodno ce reci: cista je fantazija govoriti 0

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



52/136

izvornoj vidovitosti, o ljudima koji su nekada poznavali nesto znacajno. Kad
bi ljudi samo malo prosetali svijetom s fizicki ocima koje vide, otkrili bi da je
to opovrgnuto. Nije tako davno proslo vrijeme kada su ljudi znali vise nego
danas.

Znate, ¢esto smo o tome govorili - zelio bih to ovdje spomenuti za kraj - da
Lucifer i Ahriman imaju udjela u ovoj duhovnoj egzistenciji u kojoj zivimo.
Takoder znamo da je u Bibliji, Lucifer simboliziran zmijom, zmijom s drveta.
Fizicka zmija, kako je danas dozivljavamo, i kako c¢e je suvremeni slikar
uvijek slikati kada slika Raj, fizicka zmija, nije pravi Lucifer, ve¢ vanjska
slika, fizicka slika. Pravi Lucifer je bice koje je zaostalo u evoluciji Mjeseca.
Ne moze se vidjeti na Zemlji medu fizickim stvarima. Dakle, ako bi slikar htio
slikati Lucifera kakav jest, morao bi ga slikati na takav nacin da ga se
zapravo moze shvatiti kao etersko bice kroz neku vrstu vidovitosti,
unutarnjeg vida. Tada bi se pojavio onako kako djeluje na nas, kako djeluje
na nasu glavu, jer nema nikakvog udjela u nasem organizmu, utoliko §to
potjece iskljucivo od Zemlje, ve¢ u nastavku glave kroz lednu mozdinu.
Dakle, ako bi Lucifer bio naslikan u svom eterskom obliku, morao bi biti
naslikan s ljudskom glavom i zmijskim nastavkom, koji se ovdje u nama
ljudima manifestira kroz lednu mozdinu. Dakle, slikar s nekim znanjem
znanosti duha, morao bi naslikati Adama i Evu, drvo, a na drvetu gore
zmiju, dakle zmija samo kao otisak nas, i na vrhu ljudsku glavu. Kad bi
slikar naslikao nesto takvo, danas bi se moralo pretpostaviti da to moze
naslikati iz perspektive znanosti duha, naravno.

Mozda ce se nesto slicno nac¢i i u Leipzigu, ali ljudi ne hodaju okolo
otvorenih ociju, ve¢ sa zavezanim oc¢ima. Ali u Hamburgu, u umjetnickom
paviljonu, zapravo postoji slika majstora Bertrama, iz sredine Srednjeg
vijeka, koja prikazuje prizor u Raju. Zmija na drvetu, kako sam je upravo
opisao, naslikana je ispravno. Sliku mozete vidjeti tamo. Na taj su je nacin
naslikali i drugi slikari. Sto iz toga slijedi? - Da su ljudi ¢ak i usred Srednjeg
vijeka to jos uvijek znali, u mjeri u kojoj su to slikali. To jest, nije to bilo tako
davno, otkako su ljudska bi¢a u potpunosti gurnuta na fizicku razinu. A ono
Sto nam se danas predstavlja kao tijek duhovne povijesti ljudi od
materijalistickin mislilaca, u biti nije nista vise od vanjske obmane, jer ljudi
zamisljaju da su ljuska bica oduvijek bila onakva kakva su postala tek u
posljednjih nekoliko stoljeca, dok to nije bilo tako davno da su mogli proviriti
u duhovni svijet svojom drevnom vidovitoséu. Covjek je morao to napustiti
samo zato jer nije bio slobodan, a da bi odrzao punu slobodu i samosvijest,
morao je to napustiti i morao je pronaci put natrag u duhovni svijet. Stoga
ova znanost duha priprema nesto vazno, nesto bitno: ovo daljnje ponovno
zivljenje u duhovnom svijetu. Stalno iznova, mozemo se podsjecati koliko je
potrebno ocutiti, osjetiti, da mala skupina ljudi koji danas zive usred
materijalistickog svijeta i koje njihova karma vodi da shvate najvazniji
zadatak covjecanstva za buducnost, da ova mala skupina ljudi ima vazne,

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



53/136

najvaznije stvari koje treba postic¢i kroz svoj dusevni zivot. Bez arogancije,
covjek jednostavno mora sebi pokazati, u svoj poniznosti i skromnosti, kolika
je velika razlika izmedu duse koja postupno pronalazi svoj put u duhovni
svijet, i svih onih ljudi vani koji danas nemaju pojma, a posebno, ni ne zele
imati pojma o duhovnom. To za nas ne smije postati samo osjecaj jada i boli,
ve¢ mora postati osjecaj koji nas nadahnjuje da radimo dalje i da smo vjerni
radu u struji znanosti duha do koje nas je dovela nasa karma, nasa
sudbina.

Na nasem posljednjem okupljanju ovdje, takoder sam spomenuo, da kada
osoba prode kroz vrata smrti prije nego Sto je u potpunosti prozivjela svoj
zivot, snaga eterskog tijela koja joj je dana joS nije potpuno iscrpljena. Ako
osoba u mladosti prode kroz vrata smrti, njeno etersko tijelo moglo je na
fizickom tijelu nastaviti raditi desetljecima. Ta sila nije izgubljena: ona je tu.
Ve¢ sam spomenuo kako, buduc¢i da smrt svakodnevno i svakog sata prilazi
ljudima u tako velikom broju, mnoga, mnoga eterska tijela koja bi mogla
nastaviti funkcionirati na fizickoj razini dugo vremena, prenose se u
duhovno eterski svijet i ostaju lebdjeti. A sile u njima koje su fizicko tijelo
mogle odrzavati desetljecima, postaju duhovne sile koje suraduju u
duhovnom razvoju covjecanstva. Stoga ¢e doci vrijeme kada c¢e se sile u tim
eterskim tijelima moci koristiti za duhovni napredak covjecanstva, ali tek
kada ce, ovdje na Zemlji, nakon sto produ danasnji strasni dogadaji i vrati se
mir, duse koje ¢e tada jos hodati ovom Zemljom u ljudskim tijelima, oni moci
shvatiti da svi oni koji su prethodno usli u duhovni 'svijet' imaju svoja
eterska tijela tamo gore i mogu zraciti svoje sile. Te duse [ovdje na Zemlji]
morat ¢e to shvatiti. | te ¢e duse mocéi suradivati u ovom duhovnom
napretku, u buducénosti, koji je omogucen upravo kroz toliko mnogo zrtvenih
smrti.

Samo promislite, sto bi to znacilo kada bi znanost duha sada nestala i nitko
ne bi imao razumijevanja svega sto se priprema u duhovnom svijetu kroz
zrtvene smrti! Cijela ukupnost tih sila pala bi na duhovna bic¢a koja bi ih
koristila za ne§to drugo osim za ono za Sto su bila namijenjena prema
odredbi bogova legitimnog razvoja.

Ali to nas opominje, ¢ak i iz dogadaja vremena, da svojom svijeS¢u u
potpunosti stojimo unutar svega onoga Ssto duhovni svijet jest. Jer i ti
sadasnji dogadaji imaju duhovnu stranu. Ono sto oni izvana predstavljaju u
krvi i smrti i zrtvama, vanjski je izraz unutarnjeg duhovnog dogadaja, koji
se, medutim, mora shvatiti u pravom smislu.

Na to bih vas zelio stalno iznova podsjecati u zavrsnim rijecima nasih
sadasnjih razmatranja:

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



54 /136

Iz hrabrosti boraca,
Iz krvi ubijanja,
Iz tuge napustenih,

Iz pozrtvovnih djela ljudi
Narasti ¢e duhovni plod -
Duse duha svjesne, usmjerite
Svoj um u duhovnu oblast.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



557136
Kako se moze prevladati dusevni jad danasnjice

Zurich, 10. listopada 1916.

Ono §to trazimo kao duhovno znanstvene istine, ne bi trebalo biti mrtvo, vec
zivo znanje, znanje koje istinski moze uci u zivot, u svim zivotnim tockama i
U njegovim najvaznijim trenucima. Sasvim je prirodno i samo po sebi
razumljivo, da se znanost duha danas jos uvijek cesto prima na prilicno
apstraktan nacin, i da se na taj apstraktan nacin moze doci ¢ak i do vrste
apstraktnog znanja, koje se u pocetku pokazuje malo korisnim u zivotu i
koje, posebno za ljude koji imaju malo znanja o znanosti duha, ostavlja
dojam: koja je svrha svega ovoga, ako ve¢ znamo da se covjek sastoji od
toliko dijelova, da se covjecanstvo razvijalo kroz razlicite kulturne epohe i da
ce se nastaviti razvijati - i tako dalje. Ljudi koji vjeruju da bi, s obzirom na
zahtjeve naseg vremena, trebali biti tako potpuno uronjeni u praktican zivot,
znanost duha c¢esto smatraju prilicno neproduktivnom. | cesto je, ¢ak i oni
koji ve¢ imaju neko srce i osjecaj za nju, slijede besplodno.

Ipak, sama znanost duha, takva kakva jest, nesto je beskrajno zivo, nesto
Sto moze i mora ozivjeti cak i u najekstremnijim aspektima zivota. Danas
ono §to sam rekao u uvodu, zelimo pojasniti posebnim primjerom. Zelim iz
nase znanosti duha izdvojiti nesto §to svi vjerojatno znamo, sto nam je dobro
poznato, ali kroz sto zelim pokazati kako, malo po malo, ona uistinu
ozivljava, kada gledamo na to zivotno.

Vecina nas je cesto cula i ¢esto pustila da na nasu dusu djeluje ¢injenica da
je nasem vremenu, prethodilo takozvano cetvrto post atlantsko kulturno
razdoblje, u kojem su Grci i Rimljani bili najvazniji narodi, ali da su sljedeca
stoljeca, sve do 14. i 15. stoljeca, jos uvijek bila pod utjecajem impulsa ovog
cetvrtog post atlantskog kulturnog razdoblja, da smo u nasoj sadasnjoj
inkarnaciji rodeni u ovom razdoblju i da ¢e covjecanstvo nastaviti zivjeti u
ovom razdoblju jos mnoga stoljeca. Dalje znamo, i barem vecina nas je cesto
pustala da to prode kroz nase duse, da je u ¢cetvrtom post atlantskom, grcko
rimskom kulturnom razdoblju, prvenstveno razvijena takozvana dusa
intelekta ili razuma, kroz vanjsku kulturu i vanjski rad, te da je sada
zadatak razviti dusu svijesti.

Sto znaci da se dusa svijesti treba razvijati? Ispravno shvaéeno, ono sto je
upravo predstavljeno u apstraktnom obliku, obuhvaca sudbinu cijelog naseg
petog post atlantskog razdoblja za covjecanstvo. Razni narodi ovog petog
post atlantskog perioda, trebaju suradivati kako bi izrazili dusu svijesti. To
se istinski izrazava u svim zivotnim uvjetima i okolnostima. Ako ispravno
promatramo zivot, on svugdje potvrduje istinu da nase vrijeme predstavlja
zivljenje duse svijesti. Ljudski zivot u cjelini, bio je drugaciji u prethodnom,

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



56 /136

grcko rimskom razdoblju. Na stupnju na kojem se covjecanstvo nalazilo u
ovom post atlantskom razdoblju, ¢ovjecanstvu je dana moc¢ razuma i snaga
uma. Razum obuhvaca mnogo toga. To se danas vise ne promatra potpuno
precizno. Grci i Rimljani, u svojim dusama su vise ovisili 0 svom razumu
nego ljudi danasnjeg petog kulturnog razdoblja. Grci i Rimljani su primili
razum, onako kako im je bio potreban, gotov, u svom prirodnom razvoju. To
je bilo sasvim, sasvim drugacije. Ljudi su odrastali, i kako su se razvijale
njihove prirodne sposobnost, tako se razvijao i njihov prirodni razum, u
odredenom smislu. Nije bilo potrebe razvijati prirodni intelekt, na isti nacin
kao sto je to ve¢ danas potrebno i postat ¢e sve potrebnije u petoj post
atlantskoj epohi; razvijao se poput prirodne sposobnosti. I, ili je covjek u
inkarnaciji, jednostavno se razvijajuci u prirodnim uvjetima, imao intelekt, ili
ga nije imao. U tom slucaju, to je bilo nesto patolosko. Ali to je bilo i nesto
abnormalno; to nije bilo uobicajeno.

| isto je vrijedilo i za osjec¢aj. Kao §to je bilo prikladno za ovo cetvrto post
atlantsko razdoblje, osjecaj se razvio. Kad bi se covjek susreo s drugim
covjekom, znao se prilagoditi drugoj osobi - povijest nam malo govori o tome,
ali je istina - znao se prilagoditi drugoj osobi. Posebno to, otkriva veliku
razliku izmedu ljudi ranijih stoljeca do 15. stoljec¢a, i ljudi naseg vremena.
Ljudi tih ranijih stoljeca nisu, rekao bih, prolazili jedni pored drugih s
takvom potpunom nezainteresiranosc¢u kao §to je to danas cesto slucaj.
Danas, kada jedna osoba sretne drugu, cesto je potrebno dugo vremena da
se istinski upoznaju. Morate nauciti ovo ili ono o drugome, prije nego sto
pocnete vjerovati jedno drugome, dok ne steknete povjerenje. Ono §to se
danas postize tek nakon dugog kontakta, a cesto ni tada, postizano je u
ranijim stoljecima, posebno tijekom grcko rimskog kulturnog razdoblja,
odjednom, kada su se ljudi upoznali. Brzo se razvio nacin na koji su se mogli
povezati, na temelju svojih individualnosti; nije bilo potrebe za dugom
razmjenom misli i osjecaja. Poznanstva su se brzo stvarala, ukoliko je to
poznanstvo bilo korisno za dvije osobe, ili viSe osoba koje bi se udruzile u
drustvo, ukoliko je to bilo potrebno. Um jedne osobe utjecao je na um druge
na mnogo duhovniji nacin. Kao sto se danas joS uvijek mogu ispravno
prepoznati boje biljaka putem svojih osjetila - u sedmom post atlantskom
kulturnom razdoblju to vise nece biti tako, ve¢ c¢e biti potrebne posebne
okolnosti da bi se uopce upoznala priroda - drugim rijecima, kao sto se biljke
jos uvijek upoznaju odjednom, ne samo kroz blizi kontakt - kroz koji se
upoznaje intimnije, ve¢ ono sto prosjecan covjek nauci o biljkama, nauci iz
prvog dojma - tako je bilo i s ljudima. Ali ova vrsta interakcije je dostatna
samo za jednostavnije zivotne uvjete tog vremena. Moramo misliti, da je ova
vrsta emocionalne veze doista bila prikladna za cetvrto post atlantsko
razdoblje. Jer danas je svijetom ispletena potpuno drugacija mreza
emocionalnih veza nego je bila tada. Samo uzmite u obzir da je velika vecina
odnosa medu ljudima u c¢etvrtom post atlantskom razdoblju bila utemeljena

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



57/136

na osobnim susretima, i da je ono o ¢emu su se ljudi morali medusobno
dogovoriti odredeno osobnim susretima. Umjetnost tiska, koja je do sada
oblikovala komunikaciju neosobno i na neosoban nacin, te ¢e je nastaviti
oblikovati sve vise i vise, pripada tek petoj post atlantskoj epohi. A moderni
komunikacijski uvjeti zblizavaju ljude na takav nacin da, u osnovi, odnosi
koji se razvijaju tipkanjem, uopce ne mogu biti korisni. Dakle, kroz sve te
komunikacijske uvjete, ljudi se u svijetu medusobno priblizavaju na mnogo,
mnogo neosobniji nacin.

Covjecanstvo je takoder organizirano u skladu s tim, ne primajuéi potpuno
formirani osjecaj, koji djeluje snazno, niti potpuno formirani razum, Koji
djeluje prodorno, vec¢ se, razvijajuci se kroz dusu svijesti, prima nesto mnogo
odvojenije, individualnije, organiziranije prema egoizmu, prema samaoci
unutar vlastitog tijela, nego sto su to bile dusa intelekta ili dusa osjecaja.
Kroz dusu svijesti, ¢covjek je mnogo vise samotna jedinka, pustinjak koji luta
svijetom, nego Sto je to bio kroz dusu intelekta ili dusu osjecaja. | to je vec
postala najvaznija karakteristika naseg vremena, i postajat ¢e sve vise i vise,
da ce se ljudi zatvoriti u sebe. Dusa svijesti daje karakter zatvaranja od
ostatka covjecanstva, zivljenja izoliranog zivota. Stoga ¢e postajati sve teze,
upoznati se s drugima i posebno imati povjerenje; potrebni su uvijeti
temeljitog upoznavanja da bi se upoznali s drugima.

Sto se postize svime ovim? To ¢éemo najbolje razumjeti ako pazljivo
razmotrimo odredenu duhovno znanstvenu istinu koja nam govori: nacin na
koji se mi ljudi danas spajamo u zivotu nije slucajan, uistinu nije slucajan.
Zivotni putevi nas spajaju s odredenim ljudima, ali ne i s drugima. Ali ovo se
danas u potpunosti temelji na ucincima karme pojedinacnih ljudi. Jer smo
usli u razdoblje ljudskog razvoja, koje je, u odredenom smislu, dovelo do
vrhunca ranije karmicke razvoje koje su ljudi prosli. Razmislite samo, koliko
su manjih karmi ljudi akumulirali tijekom ranih faza zemljinog razvoja! Sa
svakom inkarnacijom stvara se nova karma. Ljudi su se morali susresti na
Zemlji u odnosu, bez da su prethodno bili zajedno, gdje su prvo morali
razviti novi odnos. Ali mi smo postupno, tako ¢estim inkarniranjem na ovoj
Zemlji, stupili u takve odnose da, u pravilu, ne susrecemo nikoga s kim
nismo ovo ili ono dozivjeli u prethodnim inkarnacijama. S ljudima nas spaja
ono s§to smo dozivjeli u prethodnim inkarnacijama. Cini se 'sluéajnim' da se
ovi ili oni ljudi susrecu; u istini, sve se temelji na prethodnim inkarnacijama,
gdje smo se vec sreli, gdje su se stvorile sile koje ¢e nas ponovno spojiti na
odredeni nacin.

Sada - sto je ono sto bi se trebalo dogoditi u nase vrijeme - potpuna dusa
svijesti moze se razviti samo ako se ono Sto se trenutno dogada izmedu ljudi
u sadasnjosti smatra manjim, a umjesto toga, gleda se ono sto nastaje u
nama kao rezultat prethodnih inkarnacija i djeluje u nasoj nutrini,
pustinjacki. U grcko rimsko doba, kada bi se dvoje ljudi srelo, trebao se

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



58/ 136

ostaviti medusobni dojam jedno na drugo, a taj dojam trebao je imati snazan
ucinak. Sada, kada se sretnemo kako bi se mogla razviti dusa svijesti, koja
je izolirana unutar covjeka, stvari bi trebale biti vise ovakve: jedna osoba
susrece drugu; taba bi ono §to se pojavljuje u jednom ili drugom ljudskom
bicu kao rezultat prethodnih inkarnacija trebalo postati djelatno. To traje
dulje od neposrednog upoznavanja, rekao bih, na temelju izgleda; to
zahtijeva da ljudi malo po malo, emocionalno i instinktivho, dopuste da se
ono §to su dozivjeli s drugom osobom pojavi. Upravo to danas zahtijevamo:
da se upoznamo, da se individualnosti prvo poliraju. Jer u tom medusobnom
upoznavanju, ovom poliranju individualnosti, lezi ¢injenica da se sjecanja,
posljedice prethodnih inkarnacija, javljaju, joS uvijek nesvjesno,
instinktivno. | samo kada ¢ovjek ude u odnos s drugim ljudima vise iznutra,
moze se razviti dusa svijesti; dok se intelektualna i dusa osjecaja vise
razvijaju kroz snazan proces upoznavanja u suocavanju.

Dakle, stvari su pravilno prilagodene jedna drugoj. A ono §to sam vam sada
okarakterizirao, tek je pocetak petog post atlantskog razdoblja. Kako ovo
peto post atlantsko razdoblje bude napredovalo, ljudima c¢e biti sve teze
uspostaviti pravilan odnos jednih s drugima, jer to dovodenje sebe u pravilan
odnos zahtijeva troSenje na unutarnji razvoj i unutarnju aktivnost. Vec je
zapocelo; ali ono sto je zapocelo nastavit ce se Siriti sve vise i viSe, postajuci
sve intenzivnije. Koliko je ve¢ danas postalo tesko ljudima koje je karma
spojila da se izravno razumiju, mozda zbog drugih karmickih okolnosti ne
mogu pronaci snagu da se instinktivno prisjete svih odnosa koje postoje iz
prethodnih inkarnacija! Ljudi se spajaju, vole jedni druge; to proizlazi iz
odredenih ucinaka iz prethodnih inkarnacija. Ali kada se pojavi takvo
sjecanje, druge se sile tome suprotstavljaju; oni se ponovno razdvajaju. | ne
samo da ljudi koji su se na ovaj nacin sreli u zivotu moraju testirati, je li ono
Sto se u njima rada zaista dovoljno za uspostavljanje trajnog odnosa, vec je i
sinovima i kéerima sve teze razumjeti svoje oceve i majke, roditeljima je sve
teze razumjeti svoju djecu, a braci i sestrama je sve teze razumjeti jedno
drugo. Medusobno razumijevanje postaje sve teze, jer postaje sve potrebnije
da ljudi istinski dopuste onome sto je karmicki ugradeno u njih, da se pojavi
iznutra.

Vidite kakva se negativna perspektiva otvara tijekom petog post atlantskog
razdoblja - teskoce u medusobnom razumijevanju medu ljudima. To,
medutim, zahtijeva da se s ovim stanjem razvoja jasno suocimo, da ne
zelimo zivjeti sneno u mraku; jer ovo je stanje razvoja apsolutno nuzno. Kad
petom post atlantskom covjecanstvu ne bi bilo nametnuto da je medusobno
razumijevanje tesko, dusa svijesti se ne bi mogla razvijati; ljudi bi sve vise
morali zivjeti u zajedniStvu iz prirodnih predispozicija. Tada se
individualnost duse svijesti ne bi mogla razvijati. Dakle, mora biti tako; ljudi
moraju proci ovu kusnju. Ali s druge strane, to treba imati jasno u vidu, jer
ako bi se pojavila samo ova negativha strana uvjeta razvoja pete post

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



59/136

atlantske epohe, neizbjezno bi se u petom post atlantskom periodu pojavili
ratovi i sukobi, ¢cak i u najmanjim okolnostima. Dakle, instinktivho vidimo
odredeni skup potreba koje se pojavljuju u ovoj petoj post atlantskoj epohi,
koje se, medutim, moraju sve jasnije oblikovati. A njihovo sve svjesnije
oblikovanje, jedan je od zadataka znanosti duha za peto post atlantsko
covjecanstvo.

Trebam spomenuti samo jednu rijec, i tada ¢e svatko od nas odmah shvatiti
kako se trazi lijek za jedan smjer koji se nuzno mora pojaviti, za teskocu
medusobnog razumijevanja. Trebam rec¢i samo rije¢: u ovoj petoj post
atlantskoj epohi, i to svjesno, jer zivimo u dobu duse svijesti, mora se
probuditi sve veci i vec¢i smisao za socijalno razumijevanje. To je ono Sto u
jednoj rijec¢i sazima potrebe, koje niposto u istoj mjeri nisu bile prisutne u
cetvrtoj post atlantskoj epohi. Svatko tko je u stanju pravilno prouciti
strukturu grcke i rimske kulture, zna da individualizam unutar ove grcke i
rimske kulture nije bio toliko rasiren medu ljudima kao sto je sada medu
europskim ljudima, ili ¢cak americkim ljudima, koji su ovisni o Europi. To
cete posebno shvatiti ako usporedite ljude - da bi imali usporedbu, mora biti
radikalna - sa zivotinjskom vrstom. Zasto zivotinjska vrsta zivi unutar
odredenih granica povezanosti? To je zato jer su za to predisponirane svojom
grupnom dusom, svojom dusom vrste. To je zivotinjskim vrstama urodeno;
to je samo po sebi razumljivo; medutim, ne mogu izrasti izvan toga; ostaju
unutar toga. Ljudi moraju izrasti iz toga. Svako ljudsko bice mora se razvijati
individualno, a posebno u nasem sadasnjem dobu dus§e svijesti, taj
individualni razvoje je jedna od najvaznijih stvari. Trag dusa temeljenih na
vrsti, jo§ uvijek postoji u grékoj i rimskoj kulturi. Vidimo ljudska bica jos
uvijek smjestena unutar socijalnog poretka koji je, ¢cak i ako su njegova
struktura i formacija bili u prvom redu temeljeni na moralnim silama, jos
uvijek imao ¢vrstu formaciju. Ali te ¢e se formacije sve vise rastvarati u petoj
post atlantskoj epohi. Ovaj trag grupne duse, koji je jo§ uvijek postojao
tijekom cetvrte post atlantske epohe, vise nema nikakvo znacenje za ovu
petu post atlantsku epohu. Medutim, da bi se to dogodilo, mora doci do
svjesnog socijalnog razumijevanja; to jest, mora doc¢i do svega sto proizlazi iz
dubljeg razumijevanja istinskog, individualnog covjeka. Ovo istinsko
razumijevanje razviti ce samo znanost duha. | kada se znanost duha bude
sve vise razvijala od apstraktnog u konkretno, u zivotno, unutar krugova koji
prakticiraju znanost duha, ukorijenit ¢e se vrlo posebna vrsta, rekao bih,
ljudske spoznaje, budenje ljudskog interesa. Bit c¢e onih koji ¢e imati
odredenu sposobnost poducavati svoje bliznje kako ljudi imaju razlicite
temperamente, kako imaju razlicite karakterne osobine, kako se s jednom
osobom s jednim temperamentom mora postupati na jedan nacin, a s
drugom osobom, s drugom karakternom osobinom, s istim temperamentom,
mora se postupati drugacije. Oni ljudi koji su posebno nadareni za to,
poducavat c¢e druge ljude koji trebaju nesto nauciti: pogledajte poblize:

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



60/ 136

postoji ova vrsta osobe, postoji druga vrsta osobe, i morate se prema jednoj
osobi odnositi na jedan nacin, a prema drugoj na drugi. Slijedit ¢e prakticna
psihologija, ali i prakticna znanost o zivotu, i kroz to ¢e se pojaviti istinsko
socijalno razumijevanje ljudskog razvoja.

Kakvo se socijalno razumijevanje do sada pojavilo? Do sada su se pojavili
apstraktni ideali, razliciti apstraktni ideali srece ljudi i naroda, ove ili one
vrste socijalizma. Kad bi netko istinski zelio uvesti te socijalne ideje, koje se
pojavljuju tu i tamo, u svijet, odmah bi vidio kako se to ne moze uciniti. U
pitanju nije, prije svega, osnivanje drustava ili sekti sa specificnim
programima, vec¢ Sirenje znanja o ljudima, prakticnog znanja o ljudskom
bicu, posebno onog znanja koje nam omogucuje da pravilno razumijemo
ljudsko bice u razvoju, koje raste, da pravilno razumijemo dijete, kako se
svako dijete razvija sa svojom individualnoscu. Dakle, u¢imo se pozicionirati
u zivotu na nacin da mozemo pravilno odrazavati karmicke ucinke u sebi
kada se, kroz karmu, suo¢imo s osobom s kojom bismo trebali razviti blizi
odnos, kako bismo mogli razviti prave, trajne odnose, one odnose koji zaista
mogu biti plodni za zivot. Prakticno razumijevanje ljudske prirode, praktican
interes za ljude, to je ono Sto je vazno. Danas covjecanstvo nije osobito
napredovalo na ovom podrucju, vrlo je malo napredovalo. Kako danas
sudimo o osobi? Je li nam se svida ili ne. Prosetajte svijetom i vidite kako je
u vecini slucajeva to jedini sud, ili, kada se pojavi nekoliko sudova, kako
njima potpuno dominira ova jedna perspektiva: svida mi se ova osoba, ne
svida mi se ova osoba, ili: svida mi se ovo kod nje, ne svida mi se ovo kod
nje. Predrasude! Covjek sebi predstavi: osoba bi zapravo takva trebala biti;
kada vidi da je drugacija u ovome ili onome, onda o njoj donosi sud. Dok se
ne prestane s ovom vrstom svidanja ili nesvidanja temeljeno na
predrasudama, na odredenim preferencijama koje netko ima prema ovome ili
prema onome ljudskom karakteru, i dok se ne prosiri stav i ljudi prihvacaju
onakvi kakvi jesu, ne moze se posti¢i napredak u istinski praktichom
poznavanju ljudske prirode.

Promislite samo, sto je danas vrlo cest sluc¢aj, kada se dvoje ljudi sretnu pod
odredenim okolnostima, kod jednog se odmah pojavi odredena antipatija - ne
svida mu se drugi - i onda sve sto ¢ini prema toj osobi, je u svijetlu te
antipatije. To vrlo cesto potpuno brise karmicki odnos, vodi ih potpuno
krivim putem, i stvar moraju odloziti do sljedece inkarnacije, gdje se ti ljudi
ponovno sretnu. Simpatija | antipatije najveci su neprijatelji istinskog
socijalnog interesa. To se vrlo cesto ignorira. Svatko tko zna sto istinsko
socijalno razumijevanje znac¢i za daljnji razvoj covjecanstva, ponekad s
uzasno teskim srcem promatra kako se ponasaju ucitelji u skolama, koji, na
temelju odredenih predrasuda, automatski smatraju jednog ucenika
simpaticnim ili nesimpaticnim u usporedbi s drugim. To je cesto strasno,
dok je poanta prihvatiti svakoga onakvim kakav jest, i izvuc¢i najbolje iz
onoga §to jest.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



61/136

Ali to zadire u regulacije. Nasa pravila, nasi socijalni zakoni, cesto strasno
brisu individualnost ucitelja, takvi su da se zapravo ne mogu odnositi na
individualnost. Istinsko razumijevanje znanosti duha mora funkcionirati na
nacin da se znanje o dusi i znanje o ¢ovjeku ugrade u opce interese. To je
nuzno za socijalno razumijevanje, kako bi se, u odredenom smislu, stvorio
drugi pol unutar socijalnog razumijevanja, za te§koc¢u razumijevanja samoga
sebe.

To je posebno ono sto se mora pojaviti u petoj post atlantskoj epohi kako bi
¢covjecanstvo u potpunosti moglo razviti dusu svijesti. Ljudi moraju proci
kroz sve kusnje, jer im na putu stoje, takoreci, suprotstavljene sile. Dakle,
osjecaj i simpatije i antipatije ¢ce se stvarno Siriti, i samo svjesnom borbom
protiv tih povrsnih osjecaja simpatije i antipatije, dusa svijesti ¢e se istinski
roditi. Isto tako, socijalnom razumijevanju medu ljudima sve c¢e se vise
suprotstavljati nacionalni osjecaji i sentimenti, koji su u svom sadasnjem
obliku u biti dobili prevlast tek u 19. stoljecu, i koji se izrazito protive
socijalnom razumijevanju, istinskom interesu jedne osobe za drugu. A nacin
na koji se ti antagonizmi, nacionalni osjecaji simpatije i antipatije, pojavljuju
danas, oni su snazno, strasno iskusenje za covjecanstvo, jer spasenje moze
lezati samo u njihovom prevladavanju. Kad bi osjecaji simpatije i antipatije
koji proizlaze iz nacionalnog osjecaja nastavili uzimati primat, kao §to su
zapoceli, tada bi covjecanstvo propustilo razvoj duse svijesti. Jer nacionalni
osjecaji teze u suprotnom smjeru; oni teze tome da ne dopuste covjeku da
postane neovisan, ve¢ da ucine da izgleda kao puka kopija, kao slika ove ili
one skupine, nacionalnosti.

To je prva stvar koju moramo imati u vidu, kada prakticno pred svoje duse
iznosimo inace apstraktnu tvrdnju, da u ovoj petoj post atlantskoj epohi
mora posebno doc¢i do razvoja duse svijesti.

Nesto se drugo mora dogoditi, u ovoj petoj post atlantskoj epohi, ako se dusa
svijesti zeli istinski razviti. Odnosno, kako ljudska bica postaju sve vise
individualna, mora doc¢i do odredene pustosi, istinske pustosi religijskog
zivota ako se ovaj religijski zivot ne zeli prilagoditi petoj post atlantskoj
epohi, ve¢ da ostane onakav kakav je bio ispravan za cetvrtu post atlantsku
epohu. Za c¢etvrtu post atlantsku epohu, buducdi da su ljudska bica bila vise
sklona grupnoj prirodi, morale su se pojaviti grupne religije. Morale su se,
takoreci, silom izliti na skupine ljudi, zajednickim dogmama, zajednickim
religijskim nacelima i religijskim mislima. Ali buducé¢i da c¢e poriv za
individualnoscu, kroz dusu svijesti, postajati sve jaci u petom post
atlantskom razdoblju, ono sto se govori iz grupnih religija, vise nece prodirati
u srce, individualnost, pojedinacnih dusa. | ljudi jednostavno nece razumijeti
ono sto dolazi iz grupnih religija. U cetvrtom post atlantskom razdoblju, jos
je uvijek bilo moguce ljude uciti o Kristu kao grupu, u petom post
atlantskom razdoblju Krist se zapravo seli u pojedinacne duse. Svi vecé

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



62 /136

nosimo Krista u sebi, nesvjesno ili podsvjesno. To se ne dogada nametanjem
fiksnih, krutih i ¢évrstih dogmi ljudima, ve¢ pokusavanjem svega Sto moze
doprinijeti tome da Krist bude razumljiv svim ljudima, ili ¢ak promicanju
religijskog znanja na sveobuhvatan i visestruk nacin, zapravo pokusavanjem
svega Sto to moze promovirati. Stoga se u ovom petom post atlantskom
razdoblju mora pojaviti sve vise tolerancije, posebno u pogledu misli u vezi
religijskog zivota. | dok je u cetvrtom post atlantskom razdoblju jos uvijek
bio slucaj, da su oni koji su radili za religiju, radili na nac¢in da su svojim
bliznjima prenosili odredeni broj dogmi, fiksnih propozicija, to u petom post
atlantskom razdoblju mora biti potpuno drugacije. To je tu nesto sasvim
drugacije. Radi se upravo o tome da ljudi postaju sve vise individualni,
pokusavaju se potpuno osloboditi dogme, i, oslobodeni dogme, istinski
predstaviti drugima ono sto se moze reci i opisati iz osobnog unutarnjeg
iskustva, na takav nacin da se njihov vlastiti, slobodni religijski misaoni
zivot moze u njima individualno razvijati. Dogmatske religije, pojedinacne
fiksne dogme, denominacije, doista ¢e ubiti religijski zivot u petom post
atlantskom razdoblju. Stoga peto post atlantsko razdoblje istinski zapocinje,
kada ljudi sve vise i viSe mogu razumijeti: u prvim stolje¢ima kr§scanstva to je
bilo posebno prikladno za ljude, imalo je ucinak, u narednim stoljec¢ima,
dugo. Ali postoje i druge religije. Pokusava se shvatiti bit drugih religija;
pokusava se shvatiti razlicite aspekte koncepta Krista. Na taj se nacin svakoj
dusi predstavlja ono sto tu dusu moze produbiti. Ali se ne oblikuje sama
dusa; dopusta joj se, posebno u religijskoj sferi, sloboda misli, kako bi se ta
sloboda misli mogla razviti.

Kao sto je socijalno razumijevanje nuzno u jednoj tocki koju sam
okarakterizirao za peto post atlantsko razdoblje, tako je i sloboda misli u
podrucju religije osnovni uvjet za razvoj duse svijesti: socijalno
razumijevanje u podrucju ljudskog suzivota - sloboda misli u podrucju
religije, vjerskog zivota.

To, da bismo trebali pokusati sve vise i vise razumjeti religijski zivot,
prodrijeti u njega i tako se razumjeti s nasim bliznjima, ¢ak i ako svatko
razvija vlastiti religijski zivot, to se mora sve viSe uzimati u obzir, jer je to
temeljni uvjet za peto post atlantsko razdoblje, nesto §to ¢covjecanstvo treba
svjesno steci vlastitim snagama. Upravo u dobu duse svijesti, ahrimanske
sile ponovno najsnaznije napadaju ovu slobodu misli, i vidimo kako su
denominacije posvuda neprijateljski raspolozene jednom temeljnom poticaju
duhovno znanstvenog svjetonazora - Sirenju slobode misli - i koliko se
kleveta upucuje protiv znanosti duha iz jednostavnog razloga sto znanost
duha nastoji s punim, prosvjetljuju¢cim razumijevanjem pristupiti rodenju
duse svijesti, a ne promovirati religiozni zivot koji se jos uvijek gradi na
Sirenju i promicanju duse razuma ili osjecaja, kao sto je bio slucaj u
cetvrtom post atlantskom razdoblju. Oblici krséanstva osnovani su u
cetvrtom post atlantskom razdoblju iz potreba grécko rimske kulture. Kao

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



63/136

crkveni oblici, oni su ve¢ neprikladni i postajat ce sve neprikladniji za
poticanje slobode misli koja se mora sve vise pojavljivati.

| u isto vrijeme u kojem se, mogu reci, iz modernog zivota pojavila prva klica
potrebe za slobodnom misli, suprotstavljena sila je odmah djelovala - iako to
obuhvaca mnogo toga sto bi se moralo pojedinacno, detaljno okarakterizirati
- isusovackim djelovanjem raznih religija. Zapravo je pozvano u zivot kako bi
se pruzio najjaci otpor slobodi misli, sto je vitalna potreba pete post
atlantske epohe. | bit ¢e sve nuznije iskorijeniti 'jezuitizam’, koji se protivi
slobodi misli, u svim podruc¢jima tijekom pete post atlantske epohe; jer,
zraceci iz religijskog zivota, sloboda misli mora se sve vise razvijati u svim
oblastima zivota. Ali buduci da se mora steci samostalno, covjecanstvo je, u
odredenom smislu, stavljeno na kusnju, i posvuda nastaju velike poteskoce.
| te poteskoce postaju sve vece, jer se covjecanstvo u petoj post atlantskoj
epohi treba razvijati upravo prema jasnoci svijesti, ali to u pocetku dozivljava
kao nesto neugodno i stoga je u mnogim aspektima otupljeno.

Dakle, vidimo da postoji zestoka borba izmedu pojave slobode misli i
autoriteta koji od davnina utjece na nase vrijeme. | prisutna je otupljujuca
zudnja za prepustanjem zabludama o vjerovanju u autoritet! U nase vrijeme,
vjerovanje u autoritet enormno je poraslo, postalo enormno intenzivno, i pod
njegovim utjecajem, medu ljudima se razvija odredena bespomocnost u
pogledu prosudivanja. U cetvrtoj post atlantskoj epohi, ljudima je dan zdrav
razum kao prirodni dar; sad ga moraju steci, razviti. Vjerovanje u autoritet
ga koci. Ali mi smo potpuno obuzdani vjerovanjem u autoritet. Samo
zamislite kako bespomocno Iljudi izgledaju suoceni s iracionalnim
zivotinjskim stvorenjima! Koliko instinkata posjeduju zivotinje, koje ih vode
na nacine koji su im korisni, ¢ak ih vodeci natrag iz bolesti u stanje zdravlja,
a koliko suvremeno covjecanstvo radi protiv prosudivanja u odredenim
oblastima. Suvremeno covjecanstvo se potpuno podreduje autoritetu.
Moderno ¢ovjecanstvo ne dolazi lako do prosudbe o zdravim uvjetima zivota.
Svakako, postoje pohvalni napori u svakakvim udrugama i slicno. Ali svi ti
napori moraju postati puno, puno intenzivniji, i prije svega, moramo shvatiti
kako se sve vise krecemo prema vjerovanju u autoritet i kako se formiraju
cijele teorije, koje su pak temelj stavova koji zapravo jacaju vjerovanje u
autoritet. U podruc¢ju medicine, u podruc¢ju prava, ali i u svim drugim
podrucjima, ljudi se od samog pocetka izjasnjavaju nesposobnima za
stjecanje razumijevanja i jednostavno prihvacaju ono §to znanost kaze. S
obzirom na slozenost modernog zivota, to je razumljivo. Ali ljudi postaju sve
bespomocniji pod utjecajem takvog autoriteta, a sustavno razvijanje tog
autoriteta, tog osjecaja autoriteta, zapravo je pristup jezuitizma. A jezuitizam
u katolickoj religiji, samo je specijalizacija onoga §to se postize u drugim
podrucjima, gdje se to jednostavno ne primjecuje toliko. Jezuitizam je
zapoceo kao jezuitizam u oblasti crkvenih dogmi, s tendencijom odrzavanja
moci papinstva, koja se protezala od cetvrtog post atlantskog razdoblja do

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



64 /136

petog post atlantskog razdoblja, do ovog petog post atlantskog razdoblja, za
koje vise nije prikladan. Ali isti jezuitski princip postupno ¢e se prenijeti na
druga podrucja zivota. Danas vec¢ vidimo kako se u medicini pojavljuje
jezuitski princip koji tesko da se razlikuje od jezuitskog principa u podrucju
dogmatske religije. Vidimo kako se, na temelju odredenog medicinskog
dogmatizma, nastoji povecati mo¢ medicinske struke. | to je bit jezuitskih
nastojanja i u raznim drugim podrucjima. To ¢e postajati sve jace. Ljudi ce
biti sve vise ograniceni onim §to im autoritet namece. A spasenje pete post
atlantske epohe sastojat ce se u tome da se, protiv ovih ahrimanskih otpora
- jer takvi jesu - potvrdi pravo duse svijesti koja se moze razvijati. Ali to se
moze dogoditi samo ako ljudska bica, buduci da sada ne posjeduju prirodni
razum kao sto posjeduju svoje dvije ruke, kao sto je to jos uvijek bio slucaj u
cetvrtoj post atlantskoj epohi, istinski takoder zele razviti i razum, zdrav
razum. Razvoj duse svijesti zahtijeva slobodu misli, ali ta sloboda misli moze
cvjetati samo u vrlo specificnoj auri, u vrlo specificnoj atmosferi.

Ukazao sam vam na poteskoce koje postoje u petoj post atlantskoj epohi. Jer
peta post atlantska epoha gura se prema vrlo specificnom smjeru razvoja:
razvoju duse svijesti. Ali ova dusa svijesti, upravo zato jer je kao dusa svijesti
namijenjena razvoju, mora naic¢i na otpor, mora proc¢i kroz kusnje. Dakle,
vidimo da se najzesci otpori javljaju socijalnom razumijevanju i slobodi misli.
A danas ljudi ¢ak ni ne razumiju da ti otpori postoje; jer se u najsirim
krugovima ti otpori smatraju ispravnom stvari, kojoj se ne treba
suprotstavljati, vec je to nesto §to treba sasvim specificno razvijati.

Ali ve¢ postoji mnogo, mnogo ljudi koji imaju otvoreno srce i dobro
razumijevanje onoga u ¢cemu se nalazi moderni covjek, koji imaju otvoren
smisao i dobro razumijevanje onoga sto se ve¢ danas moze vidjeti: kako,
buduci da su karmicki odnosi ljudi usli u upravo opisanu Kkrizu, djeca vise
ne razumiju svoje roditelje, roditelji svoju djecu, braca i sestre vise ne
razumiju jedni druge, narodi vise ne razumiju jedni druge; vec¢ postoji
dovoljno ljudi danas, koji se, s krvavim srcem, suocavaju s tim odnosima,
koji su nuzni, ali ispravno funkcioniraju samo kada su prozeti
razumijevanjem. Jer impulsi za ovu novu aktivhost u svijetu moraju se
svjesno crpiti iz krvi srca. Ono §to ¢e prirodno nastati, bit ¢e otudenje medu
pojedincima. Onome, §to ¢e morati izvirati iz ljudskog srca, morat ¢e se
svjesno teziti. Svaka pojedinacna dusa suocava se s poteskocama u petom
post atlantskom razdoblju. Jer samo prevladavanjem tih poteskoca, doci ce
kusnje pod kojima se moze razviti dusa svijesti.

Mnogi ljudi danas kazu: oh, ne osjecam §to bit trebao od sebe napraviti, ne
znam kako se pozicionirati u kontekstu zivota. - To proizlazi iz ¢injenice da
jos nisu pronasli pravi nac¢in da jasno razmisljaju o potrebama danasnjice i
polozaju osobe u njemu. Uvjeti se ve¢ danas razvijaju, za mnoge ljude do
tocke fizicke bolesti, fizicke nestabilnosti. Pravo razumijevanje toga, ono je

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



65/ 136

Sto se mora sve vise i vise zahtijevati, i sa sve vecim intenzitetom. Ono sto ce
se izliti na covjecanstvo, jer je to nuzno u petoj post atlantskoj epohi, bit ce
opasnost od dusevne nevolje, dusevne nevolje u posebnoj nijansi opisanoj
onim §to je danas predstavljeno. Mnogi ljudi vide ono §to sam opisao i
osjecaju da je nuzno, istinski nuzno, da s jedne strane dodu do socijalnog
razumijevanja, a s druge do slobode misli. Ali malo tko, malo tko je danas
jos uvijek sklon pribjegavati pravim sredstvima. Jer ono, Ssto je nuzno za
socijalno razumijevanje, cesto se umotava u svakakve fraze koje zvuce
idealisticki. Sto se sve danas ne pise o nuznosti individualnog tretmana
ljudskog bica u razvoju! Kakve se teorije smisljaju i razraduju u svim
oblastima pedagogije! Malo toga je tu bitno, to nije o ¢emu se radi. Sto vise
pozitivnih opisa o tome kako se ljudi istinski razvijaju, pozitivnih, rekao bih,
prirodnih povijesti individualnog razvoja, to je ono Sto treba Siriti s
razumijevanjem; gdje god je to moguce, trebali bismo ispricati kako se
razvila osoba A, osoba B ili osoba C, i s ljubavlju uc¢i u razvoj osobe koji se
odvija pred nama. To je ono Sto je potrebno prije svega: proucavanje zivota,
volja za ucenjem o zivotu, a ne za slijedenjem programa; jer teorijski
program, neprijatelj je petog post atlantskog kulturnog razdoblja.

Kada se pojave drustva, ona bi, u skladu s duhom petog post atlantskog
kulturnog razdoblja, trebala biti tako organizirana da ljudi koji se okupljaju
u tim drustvima, da budu primarni fokus, i da sve ono sto moze nastati,
proizlazi iz medusobne interakcije tih pozitivnih ljudi. Pojavit ce se vrlo
individualne stvari ako im se posveti paznja. Sto se danas obi¢cno radi?
Pocinje se uspostavljanjem statuta. Svakako, to moze biti sasvim u redu;
mozda je ¢ak i potrebno, jer vanjske okolnosti zahtijevaju statute. Ali treba
biti jasno, posebno u nasem podrucju, da je svaki razgovor o programima i
statutima ustupak svijetu, da je u pitanju individualni suzivot, koji proizlazi
iz pozitivhog ljudskog bica, da je medusobno razumijevanje ono sto je vazno.
Tada ce se. ve¢ u petom post atlantskom razdoblju - jer pred nama su
stoljeca - pojaviti mogucnost da se razumijevanje individualnog razvoja,
zivotnog razvoja, prosiri iz kruga onih Kkoji ga razumiju opcenito u svijet,
svijet koji danas sve veze u paragrafe poput Spanjolskih ¢izama, u paragrafe
ili zakone ili slicno. Dakle, posvuda vidimo ucenja koja zvuce iscjeljujuci, a
pojavljuju se s propovjedaonica i drugih platformi koje bi trebale poducavati
o zivotu. Posvuda vidimo ucenja koja se pojavljuju, a koja su prepuna
apstrakcija, u kojima se ljudima predstavljaju svakakve ideje i ideali. To ne
moze biti poanta, radi se samo o prodiranju s razumijevanjem u konkretan,
stvarni zivot. Kako se to moze dogoditi?

Sasvim prirodno, prigovorit ¢e se, s punim pravom, na ono §to je receno:
sigurno ne mozemo svi nauciti prosudivati ono §to dolazi iz krugova s
autoritetom. Samo pomislite - reci ¢e ljudi - Sto netko tko zeli postati lijecnik
mora nauciti! Ispravno je da on to nauci; ali mi to ne mozemo nauciti, I
povrh toga, ono sto uci svatko tko zeli postati odvjetnik, i jos, ono sto mora

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



66 /136

nauciti svatko tko zeli postati slikar, i tako dalje. To ne mozemo! - Svakako,
ne mozemo, to je neupitno; ali ne moramo biti kreativni; samo moramo biti
sposobni prosuditi. Moramo dopustiti autoritetu da stvara, ali i biti sposobni
prosuditi autoritet. To ne ucimo, to ne stjecemo, istinskim bavljenjem svim
pojedinacnim specijalnostima, vec¢ stjecanjem mogucnosti prosudbe iz
necega Sto moze sveobuhvatno oblikovati nase razumijevanje, nasu moc
prosudbe. Ali to se nikada ne moze dogoditi iz materijalnog znanja o
pojedinacnim specijalnostima, vec iz sveobuhvatnog duhovnog znanja.

Znanost duha mora biti sredisnji izvor znanja. Jer ova znanost duha, ne
samo da ce razjasniti veze u ljudskom razvoju, vec¢ ¢e kroz vrstu misli koju
posjeduje razviti u njima zdravo razumijevanje, koje se danas mora crpiti iz
vecih dubina nego sto se moralo crpiti u grcko rimskoj kulturnoj epohi,
cetvrtom post atlantskom kulturnom razdoblju. Nacin oblikovanja koncepata
I predodzbi, koji se razlikuje od drugih znanstvenih metoda, i koji je nuzan u
znanosti duha, ne omogucuje nam da postanemo autoritet na ovom ili onom
podrucju, ve¢ da postanemo sposobni za prosudivanje. A zasto je to tako,
postajat ce sve jasnije, jer unutar ljudske duse postoje tajanstvene sile, i te
tajanstvene sile, te misteriozne sile, povezat ¢e ljudsku dusu s duhovnim
svijetom; i kroz ovu vezu, koja se stvara izmedu ljudske duse i duhovnog
svijeta kroz nase bavljenje znanoscu duha, one ¢e nas uciniti sposobnima za
prosudivanje u pojedinacnim slucajevima kada se suocimo s autoritetom.
Necemo znati ono Sto autoritet moze znati; ali ako autoritet nesto zna i ucini
ovo ili ono u pojedinacnom slucaju, bit ¢emo sposobni to prosuditi.

Moramo posebno naglasiti ovo kao nesto sto znanost duha mora donijeti, da
ona ne samo da ljude poucava, vec¢ ih i u tom pogledu ¢ini sposobnima za
prosudivanje, to jest, prvo im daje mogucnost slobode misli, prvo u njima
potice neovisnost. Znanost duha nas ne c¢ini lijecnicima, ve¢ nam znanost
duha omogucuje da prosudujemo ono §to ulazi u javni zivot putem medicine,
ako samo pravilno proniknemo u znanost duha. Kad se shvati sto mislim s
ovim rijecima, onda ¢e se mnogo, mnogo razumjeti o iscjeliteljskim mocima
pete post atlantske epohe. Jer ono §to zapravo mislim pod ovim je, da ce
znanost duha, takoreci, preoblikovati covjekovo razumijevanje, tako da
covjek postane sposoban za razumijevanje, i moc¢ razumijevanja oslobodi iz
svog dusevnog zivota. Samo na taj nacin moze istinski steci slobodu misli.

Ako sada smijem govoriti pomalo figurativno, ovu misao bih vam zelio
objasniti u slikovitijem, imaginativnhom obliku. U znanosti duha slusamo o
stvarnom duhovnom svijetu, o konkretnom duhovnom svijetu, o
elementarnim bic¢ima koja nas okruzuju; slusamo o hijerarhijama, andelima,
arhandelima i tako dalje. Za nas je svijet naseljen konkretnim duhovnim
sadrzajima ili duhovnim silama i duhovnim bi¢ima. Ta bica koja zive u
duhovnim svjetovima nisu ravnodusna prema cinjenici da znamo o njima! U
cetvrtom post atlantskom razdoblju bilo im je vise manje svejedno, ali u

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



67 /136

petom post atlantskom razdoblju vise im nije svejedno. Naprotiv, ako ljudi
ovdje na Zemlji ne znaju nista o njima, to je kao da su liSeni neke duhovne
hrane. Duhovni svijet usko je povezan s fizickim svijetom Zemlje. To cete
najbolje razumjeti ako vam kazem nesto, §to vam se ¢ak i sada moze ciniti
paradoksalnim, ali Sto je jednostavno istinito. | premda se danas ne moze
puno reci, neke istine se danas moraju izgovoriti, jer ljudi ne mogu zivjeti bez
tih istina.

Vidite, za ljude koji zive ovdje na Zemlji, ispravno je glediste reci: misterijem
na Golgoti Krist je usao u zemaljski zivot i od tada je u zemaljskom zivotu. |
s odredenom emocionalnog stajalista, to sto je Krist usao moze se smatrati
blagoslovom zemaljskog zivota. Ali sada se stavite u polozaj andela - i ovo
stajaliste nije moja invencija, ovo stajaliste je ono sto se istinskom okultnom
istrazivacu predstavlja kao nesto stvarno - stavite se u polozaj andela. Oni
su u svojoj duhovnoj sferi dozivjeli to nesto drugacije: dozivjeli su suprotno!
Krist je iz njihove sfere otiSao ljudima, napustio je njihovu sferu. Oni sami
moraju reci: kroz misterij na Golgoti Krist je napustio nas svijet. - O tome
imaju jednako razloga biti tuzni koliko ljudi mogu osjecati dobrobit, ukoliko
ljudi zive u fizickim tijelima. | ovo je takoder stvarna linija razmisljanja, i
onaj tko istinsku poznaje duhovni svijet zna da postoji samo jedno spasenje
za andele, za koje je ono Sto sam izrazio istina, a to je da ljudi dolje na Zemlji
zive u svojim fizickim tijelima s mislju o Kristu, a misao o Kristu sja
andelima poput svijetla, jos od misterija na Golgoti. Ljudi kazu: Krist je usao
u nas i mozemo se razviti tako, da Krist u nama zivi - 'Ne ja, nego Krist u
meni'. Andeli, medutim, kazu: iz nase nutrine, Krist je za nasu sferu otisao, i
poput mnogih zvijezda sjaji nam iz misli o Kristu svakog covjeka; tamo ga
ponovno prepoznajemo, tamo sjaji od misterija na Golgoti. - Postoji stvarni
odnos izmedu duhovnog svijeta i ljudskog svijeta. | taj stvarni odnos se
takoder izrazava u c¢injenici, da duhovna bic¢a koja nastanjuju duhovni svijet
izvan nas mogu s ugodom, sa zadovoljstvom, sa satisfakcijom promatrati
misli koje mozemo formirati o njihovom svijetu. Oni nam mogu pomoci,
samo ako mi mozemo formirati misli o njima, ¢ak i ako jo§ nismo dosegli
tocku vidovitog zavirivanja u duhovni svijet, mogu nam pomoci ako znamo
za njih. Za proucavanje znanosti duha, pomo¢ nam dolazi iz duhovnog
svijeta. Ne pomazu nam samo stvari koje ucimo, uvidi, ve¢ i sama bica visih
hijerarhija koja nam pomazu ako znamo za njih. Dakle, kada se suo¢imo s
autoritetima u petom post atlantskom razdoblju, bit ce nam korisno da iza
sebe imamo ne samo vlastito ljudsko razumijevanje, ve¢ i ono §to su
duhovna bica sposobna uciniti za nase razumijevanje kada znamo za njih.
Ona nam omogucuju da prosudujemo autoritet. Duhovni svijet nam pomaze.
Mi ga trebamo, moramo ga znati, moramo ga svjesno prihvatiti. To je treca
stvar koja mora doci za peto post atlantsko razdoblje.

Prva je socijalno razumijevanje ljudi, druga je stjecanje slobode misli, a trece
je zivo poznavanje duhovnog svijeta kroz znanost duha. Ove tri stvari moraju

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



68 /136

biti veliki, stvarni ideali za petu post atlantsku epohu. U podrucju socijalnog
zivota mora doci socijalno razumijevanje; u podrucju religijskih i drugih
oblika suzivota dusa, sloboda misli; a u podrucju znanja mora doc¢i duhovno
znanje. Socijalno razumijevanje, sloboda misli, duhovno znanje - to su tri
velika cilja, impulsa pete post atlantske epohe. Moramo se razvijati pod tim
svjetlima, jer su to prava svijetla za nase vrijeme. Neki ljudi intenzivno
osjecaju da su takve stvari nuzne, naime da se mora pojaviti drugaciji oblik
ljudskog suzivota, da se moraju pojaviti novi koncepti. Ali krajnje posljedice
toga, izmicu, ili dobroj volji ili covjekovom uvidu. To mozemo vidjeti upravo u
stavu koji neki imaju prema nastojanjima znanosti duha ili antropozofije. Ne
moramo ni razmisljati o onima koji zlonamjerno klevecu znanost duha,
teozofiju ili antropozofiju, ili koji se, iz bilo kojeg razloga, zlonamjerno i
antagonisticki protive tome, umjesto toga, mozemo razmisljati o postenoj
volji, koja je dovoljno prisutna u suvremenom covjecanstvu, postenoj volji
koja ima za cilj stvoriti impulse u covjecanstvu koji su u skladu s ispravnim
impulsima pete post atlantske epohe. Samo pomislite: koliko se
'reformiranih’ ljudi pojavljuje u najrazlicitijim podrucjima, koliko socijalnih
pastora, drugih socijalnih propovjednika, a jos vise socijalnih propovjednika
iz neteoloskih ili nereligijskih krugova. Kako se svasta dogada; kako je cesto
motivirano najboljim namjerama! Namjera je voditi ljude prema necemu,
prema ¢emu sam zivot potice u nase vrijeme! Dobra volja je Siroko prisutna i
sada zelimo pogledati sto se to shvaca kao dobra volja, a ne ono §to se
shvaca kao losa volja. Ali sve dok ta dobra volja ostane samo u opc¢im
frazama, koliko god zarko bile nosene, nece biti korisne osim ako ne ozivi
znanje, koje moze doc¢i samo iz znanosti duha, tako da se mogu ispuniti tri
velika, stvarna ideala: socijalno razumijevanje - socijalno znanje o ljudskim
bicima - sloboda misli i duhovno znanje. Ali razumijevanje ljudi danas nije ni
pocelo to postizati, osim medu malom skupinom koja se okupila unutar
duhovno znanstvenog svjetonazora.

Danas se mozemo osvrnuti na mnoge lijepe, plemenite uvide u tom smjeru.
Zelio bih dati primjer toga, koji mi je dosao, moglo bi se redéi, 'sluéajno’, ali
zapravo kroz karmu: jednostavno sam pronasao malu knjigu u izlogu
trgovine, koju sam kupio zbog nekog dojma koji je naslov ostavio. Govori o
modernom covjeku, §to taj covjek trazi, pod kakvim dojmom taj moderni
covjek odrasta; govori koliko toga ima u modernom svijetu, u modernom
vanjskom svijetu, sto promice ovog modernog covjeka, sto mu c¢ini zivot
ugodnim, olaksava zivot, kako je zivot uzitak pod utjecajem odredenih
pogodnosti koje donose parna energija i elektricitet; sve se to navodi. Ali
onda se jedna stvar duboko naglasava. Naglasava se kako je moderni covjek,
ipak postao bogatiji. Sve se to naglasava s odredenom radoscu, s odredenom
intimnoscu; opisuju se izvanredni duhovni fenomeni novijeg vremena,
pokazujuc¢i kako moderni covjek zivi bolje u usporedbi s dosadnijim,

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



69/ 136

tuznijim, vise instinktivnim zivotom ranijih vremena. Zatim se, medutim,
ispravno opisuje ono §to sam prethodno nazvao poteskocama pete post
atlantske epohe. Medutim, ne prepoznaje se da to proizlazi upravo iz te
osobitosti pete post atlantske epohe i njezinog zahtjeva - formiranja duse
svijesti. To je ono Sto je vazno. Ali se osjeca otvorenim srcem. Kaze se:
"Cudno: bilo nam je dopusteno poceti s rados§éu zivota, zudnjom za
egzistencijom, kada opisujemo unutarnji razvoj naseg vremena. | na kraju
ovog pasusa moramo govoriti o dubokoj, unutarnjoj dusevnoj nevolji. Ono
Sto ovdje dozivljavamo u malom opsegu, nase vrijeme dozivljava u velikom
opsegu”. - Pod 'u malom opsegu’ misli na mjesto gdje trenutno Zzivi. -
"Neusporedivo bogatstvo kulture, razvoj zivota u snazi i ljepoti , kao gotovo
ni jedan drugi u povijesti; i istovremeno, dusevna nevolja koja nastaje i
zahvaca cijele dijelove stanovnistva".

| sada, nakon sto je to istinski prepoznao, covjek prolazi kroz razne stvari
koje bi ga trebale dovesti ne samo do bespomocnog prikaza duhovne nevolje,
vec¢ do pronalazenja prave stvari, kako bi se impulsi modernog covjecanstva
mogli usmijeriti na pravi nacin. Medutim raznim stvarima, on takoder opisuje
ono Sto naziva teozofijom, onako kako ju je upoznao. Izmedu mnogih
protivnika, susrecemo jednog koji je dobro raspolozen prema ovoj teozofiji, s
najboljim namjerama, sa zeljom da je istinski upozna, koji se s njom takoder
I upoznao, i stoga nas zanima. Ne spominjem ovo budalasto, ve¢ zato sto je
zaista vazno i bitno da se bavimo i takvim pozitivhim vezama izmedu nase
znanosti duha i vanjskog zivota.

Nakon S§to je raspravio o tome Sto je misticizam, koji ne doseze razinu
'misticizma’, takoder zeli doprinijeti u smislu produbljivanja zivota i
ublazavanja dusevne nevolje, covjek kaze: "Teozofija stoji uz misticizam.
Postoje neki koji je vide samo kao pojavu koja nastoji zamijeniti surogate za
dokazane sile ili koji u njoj pronalaze samo tendenciju prema sinkretizmu i
eklekticizmu" - to jest, prema ujedinjavanju svih religijskih uvjerenja i
svjetonazora. Oni koji ne ulaze dublje u znanost duha govore o tome kako bi
ona trebala ozivjeti gnosticizam i tako dalje; ali ovaj covjek ide korak dalje.
On kaze: Oni, "koji u njoj pronalaze samo sklonost sinkretizmu |
eklekticizmu, §to odgovara individualnim sklonostima, i svrstava je u grupu
s manje svijetlim nuspojavama suvremenog zivota, S praznovjerjem,
spiritizmom, videnjem duhova, simbolizmom i slicnim izrazima duhovne
razigranosti koji ljude mame svojom tajanstvenoscéu. Ali nije tako. Bila bi
nepravda prema ovom pokretu kada bi se odbilo prepoznati duboko
unutarnje odnose i vrijednosti izrazene u njemu”. Dakle, suoceni smo s
dobrocudnom osobom. On kaze: "Moramo, barem u krugu okupljenom oko
Steinera, nastojati to shvatiti vise kao religiozni pokret medu nasim
suvremenicima, ¢ak i ako nije originalne, ve¢ samo sinkretisticke prirode, ali
usmjeren prema temelju svega zivota;" - nadam se da ¢e i on doci do tocke
originalnosti, covjek, nakon svoje toliko dobre volje - "mozemo to prosuditi

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



70/ 136

kao pokret za zadovoljenje nadosjetilnih interesa covjecanstva, i stoga kao
transcendiranje realizma koji se drzi osjetilnog; mozemo u tome prepoznati,
prije svega, pokret Kkoji upucuje ljude na promisljanje o moralnim
problemima koji mu se predstavljaju i koji cilja na rad prema unutarnjem
preporodu iz skrupulozne paznje prema samoobrazovanju;" - kao §to sam
rekao, ne ¢itam ovo iz neke budalastine; no s obzirom na ono sto se jos kaze
0 antropozofiji, nije sasvim nebitno da se i mi upoznamo s takvim sudovima

"dovoljno je procitati Steinerovu knjigu 'Uvod u teozofiju' da bi se
primijetila ozbiljnost kojom je covjek usmjeren prema radu moralnog
procis§cenja i samousavrSavanja. Nadalje, u svojoj Spekulaciji usmjerenoj
prema nadosjetilnom, ona je reakcija protiv materijalizma; medutim” - i sada
dolazi nesto na sto vas molim da obratite posebnu pozornost - "iako gubi
uporiste u stvarnosti i spusta se u hipoteze, u vidovite fantazije, u carstvo
snova, tako da vise ne zadrzava dovoljnu snagu za stvarnost individualnog i
socijalnog zivota. Ali ipak, zelimo i moramo registrirati teozofiju kao
korektivni fenomen u sadasnjem obrazovnom procesu®.

Jedino §to se ovom covjeku stvarno ne svida jest uspon prema duhovnom
znanju, prema konkretnom, stvarnom duhovnom znanju. To jest, on bi zelio
imati ono §to vjeruje da mora proizaci iz teozofije - i po njegovom misljenju -
u smislu impulsa za covjekovo moralno usavrsavanje. Ali on jo§ ne
prepoznaje da to ovdje u petoj post atlantskoj epohi moze proizaci samo iz
stvarnog, konkretnog duhovnog znanja. Ne prepoznaje korijen. Zeli plodove
bez korijena. Ne prepoznaje cijeli kontekst. Ovaj covjek je, posebno,
izvanredno zanimljiv jer je, kao sto se vidi, takoder predano proucavao moju
knjigu 'Teozofija' i uopce ne razumije da jedno ne moze postojati bez drugog.
Rado bi odsjekao glavu ovoj knjizi, a ipak bi zadrzao tijelo; jer ovo tijelo jos
uvijek smatra necim vrijednim.

Ovo se odnosi na ono sto sam vam ranije predstavio. Takvi ljudi vec
razumiju da su socijalno razumijevanje i sloboda misli nuzni; ali jos ne zele
priznati da trece, duhovno znanje, mora ciniti temelj za nasu petu post
atlantsku epohu; to je ono sto jo§ ne mogu dosegnuti. Jedan od najvaznijih
zadataka struje duhovno znanstvenog svjetonazora, jest probuditi
razumijevanje i za to. Mnogi ljudi uspon u duhovne svjetove jos uvijek
nazivaju fantastikom; jednostavno ne shvacaju da je gubitak znanja o
duhovnim svjetovima doveo do materijalizma i s njim povezanog socijalnog
nerazumijevanja, kao i materijalistickog zivota i materijalistickog stava
prema zivotu modernog doba. Posebno medu dobronamjernima, moramo
proucavati kako je ljudima danas joS uvijek tesko prepoznati nuznost
konkretnih duhovnih svjetova. Stoga se moramo jos vise truditi steci
razumijevanje za takve impulse kao sto su oni o kojim sam Zzelio govoriti na
danasnjem predavanju.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



71/136

Mala knjizica o kojoj sam govorio zove se 'Svijet misli obrazovanih: problemi i
zadaci'. Kao sto sam rekao, dospjela mi je u ruke 'slucajno’, jer je objavljena
u Hamburgu 1914. godine, u agenciji Rauhe Haus, a sadrzi predavanje
profesora Dr. Friedrich Mahlinga na 37. kongresu za unutarnju misiju u
Hamburgu 23. rujna 1913. Samo me iznenaduje - kao sto sam rekao, sasvim
slucajno mi je dospjela u ruke prije nekoliko dana u izlogu knjizare - da
nitko u nasem krugu nije nista spomenuo o ovoj knjizi; jer je mogla pasti u
necije ruke, nakon §to je vec bila objavljena 1914. godine. | zapravo bi nam
danas bilo nuzno baviti se raznim nitima koje se protezu izmedu razlicitih
podrucja. Bilo bi potrebno pozabaviti se s jednom nijansom s kojom ¢emo se
susretati mnogo cesce, onom divljih uvreda i ismijavanja naseg pokreta, ali
time se mozemo pozabaviti i kada se trazi najiskrenije razumijevanje, kao u
ovom slucaju, gdje iz toga zapravo mozemo uciti o poteskocama, s kojima se
ljudi koji traze iskreno razumijevanje, i danas suocavaju.

Danasnje predavanje sam htio organizirati upravo kako bih pokazao koja bi
trebala biti tri velika ideala, konkretna ideala za peto post atlantsko
razdoblje: konkretno socijalno razumijevanje ljudi, sloboda misli i duhovno
znanje. Ova tri konkretna ideala moraju voditi znanost u buducnost. Moraju
ocistiti i procistiti zivot, moraju dati poticaj moralu, moraju postati, u
najvecoj mogucoj mjeri, usmjeravajuce i vodece, prozete zivotom i
zivotonosne, unutar modernog covjecanstva. Medutim, prva dva zahtijeva -
socijalno razumijevanje i sloboda misli - ne mogu se ispuniti osim ako se
duhovno znanje ne doda kao treci, jer se mora razviti dusa svijesti. Ova duse
svijesti ve¢ ima, kao svoj najvisi stupanj, duh sam, koji se mora uspostaviti u
Sestoj post atlantskoj kulturnoj epohi. To se ne moze razviti osim ako se ne
pripremi unutarnja neovisnost covjeka, Sto se postize razvojem duse svijesti.
To je ono §to moramo uzeti u obzir u nasim duhovno znanstvenim
nastojanjima, to jest da ono sto prepoznajemo kao apstraktne istine doista
sadrzi magicnu moc¢ u sebi, koju ¢ovjek samo treba osloboditi kako bi bacio
jarko svjetlo na sav zivot. | gdje god se pojedinac nalazio u zivotu, bilo na
ovom ili onom podruc¢ju znanosti, na ovom ili onom podrucju prakticnog
rada, cak i u najmanjem zadatku: ako za svoje podrucje zna kako ozivjeti
ono §to primamo kao apstraktne istine na nasim sastancima, on ¢e, u duhu
u kojem bi trebao, doprinijeti velikim zadacima naseg vremena. | tada ce u
ljudsku dusu uci radost - radost koja nije samo vesela povr§nost, ve¢ koja je
iIstovremeno povezana s onom ozbiljnos¢u koja odrzava zivot, koja povecava
nasu snagu, koja ne zeli da samo uzivamo u zivotu, ve¢ nas u zivotu cini
aktivnim radnicima.

U tom smislu, tri konkretna socijalna i spoznajna ideala spomenuta gore, bit
¢e ono Sto ¢e dusi svijesti dati sposobnost da na novi nacin shvati otajstvo
Golgote, da primi Krista, u petoj post atlantskoj epohi. Jer moramo
uspostaviti stvarnu vezu s duhovnim svjetovima, da nauc¢imo kakav i oni
imaju odnos prema ovom sredisnjem impulsu evolucije Zemlje, prema Krist

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



72/ 136

impulsu. Krist impuls ¢e za nas postati prava veza tek pod utjecajem misli
koje iz duhovnog svijeta ulaze u zemaljsku egzistenciju, jer od misterija na
Golgoti, u ljudskim dusama mogu zasjati misli koje, kao sto sam objasnio,
sjaje poput sjajnih zvijezda utjehe, cak i svijetu andela, koji su iz svoje sfere
izgubili Krista da bi ga vidjeli kako sja iz sfere ljudskih misli.

No, duhovno znanje nije nesto Sto se moze opisati kao fantazija, duhovno
znanje je ono §to tezi pronaci utjecaj na tu stvarnost, kroz koji se moze
rijeSiti dusevna nevolja koja nuzno mora biti povezana s petim post
atlantskim razdobljem. To sam vam danas htio re¢i. Nadam se da ¢cemo se
ponovno vidjeti u ovom gradu u ne tako dalekoj buducnosti. Nadam se da
¢cemo do tada ostati ujedinjeni u duhu i nastaviti raditi ovdje u duhu naseg
pokreta.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



73/ 136
Ucinci karme

Zurich, 24. listopada 1916.

Ono s§to znanost duha ima za rec¢i o zivotu, o prirodi duhovnih svjetova,
dobiva se kroz poznavanje objektivnih cinjenica u koje covjeka mogu voditi
odgovarajuce sposobnosti. To je sve poznato. Stoga, kada je rije¢c o
uspostavljanju, ili obrani znanosti duha kao takve od suvremenog okruzenja,
nikada se ne moze raditi da se te obrane temelje na bilo c¢emu drugom osim
na isticanju kako ljudi u duhovne svjetove stjecu uvid razvojem odredenih
sposobnosti, a zatim se objasnjava kako te sposobnosti rezultiraju
odgovaraju¢im formiranjem zivotnih uvjeta u duhovnim svjetovima.
Cinjenice koje se na ovaj nagin pojavljuju - neke stvari su gotovo same po
sebi ocite, ali dobro ih je istaknuti - nikada se ne mogu, bas kao ni ¢injenice
fizickog svijeta promatrane osjetilima, osporiti sa strane zelja i ¢eznji. lako je
to samo po sebi ocito, ¢esto se cuju prigovori na odredene tvrdnje znanosti
duha, koji proizlaze upravo iz zelja i ¢eznji, kao sto su: ako znanost duha
ima ovo ili ono za re¢i o duhovnim svjetovima, onda se ne zelim upoznati s
tom znanoscéu duha, jer ako je tako u tim duhovnim svjetovima, nikada se
ne bih mogao naviknuti na takvu konfiguraciju duhovnih svjetova. - Koliko
god takav prigovor u biti bio apsurdan, on se dogada. Ali ne pojavljuje se u
ovom lako prozirnom, apsurdnom obliku; pojavljuje se i, rekao bih, prikriven
u svim vrstama negativnih stavova prema znanosti duha. Dakle, ¢ak i ako se
nikakvo znanje o znanosti duha nikada ne bi moglo temeljiti na ideji da
svijet ima smisla samo ako duhovni svijet izgleda ovako ili onako - uostalom,
moze se znati kako duhovni svijet stvarno izgleda - ako se stoga nikada ne
moze nista reci o prirodi duhovnih svjetova iz takvih pretpostavki, ve¢ samo
na temelju stvarnog znanja, ipak se moze ukazati, umjesto toga, sto znanost
duha, nakon §to je dostupna sa svojim rezultatima, moze znaciti za ljudski
zivot.

Prije dva tjedna, ovdje sam na odredenom podrucju pokazao sto duhovno
znanstveno razmisljanje znaci za razvoj covjecanstva, posebno u nasem
dobu, s obzirom na velike zahtjeve doba. Danas bih zelio istaknuti jos
nekoliko tocaka koje c¢e dublje istraziti sto znanost duha moze znaciti za
c¢ovjecanstvo, a posebno za danasnje ljude koji ¢e se u nju dublje upustati. A
s druge strane, upravo kako bih pruzio svojevrsnu protu sliku, zelio bih
istaknuti otpore na koje moze znanost duha nai¢i od strane danasnje
duhovne kulture, i na koje se treba pripremiti. Duhovne sposobnosti koje
duhovnog istrazivaca vode do uvida u ¢injenice duhovnog svijeta, razvijaju se
postupno na c¢esto opisivan nacin, i to na takav nacin da se covjek prvo
upoznaje s velikim c¢injenicama duhovnog zivota, s onim stvarima koje su
bitne u pogledu razvoja zemaljskog zivota, u pogledu ponovljenih zemaljskih
zivota, u pogledu zivota izmedu smrti i novog rodenja i tako dalje. Tada je,
Rudolf Steiner - Veza izmedu zivih i umrlih



74 /136

medutim, sasvim moguce govoriti ne samo o tim opcéim, velikim
perspektivama, o tim opcenito ispravnim istinama, vec¢ govoriti i 0 odredenim
specificnim istinama. | kako se sve vise upoznajemo s takvim specificnim
istinama, znanost duha takoder dobiva sve vecu vrijednost za pojedinacni,
konkretan ljudski zivot. Ovaj ljudski zivot mora, vanjski promatran u
fizickom tijelu, u pocetku biti zagonetka; jer ako ovaj ljudski zivot ne bi bio
zagonetka, covjek ne bi bio podlozan takvom razvoju, koji ga c¢ini sve
sposobnijim; jer nase sposobnosti koje se javljaju u odnosu na dusu, moraju
proizaci iz prevladavanja, moraju rasti u nama iz prevladavanja;, a u
duhovnom podruc¢ju moraju u nama rasti kroz svijet koji nam se prvo cini
kao misterij i kroz snagu koju primjenjujemo na rjesavanje zagonetke. U
smislu koji primjenjujemo na rjesavanje zagonetki, nase moci jacaju,
postajemo sve sposobniji i sposobniji, i istinski postajemo sve savrseniji
unutar razvoja covjecanstva. Nitko se ne treba brinuti da bi za zivot mogao
izgubiti interes onaj tko, gledajuc¢i u duhovni svijet, rijeSi zagonetke koje
postavlja fizicki svijet, jer zagonetke zivota nastaju u svim oblastima. A
ulaskom u duhovni svijet, vec¢ se primjecuju nove zagonetke zivota. Ali covjek
takoder stjece samopouzdanje i iskustvo, upravo iz iskustava koje ima
rjeSavajuci iz duhovnog svijeta odredene ljudske i zivotne zagonetke u
odnosu na fizicki svijet, stjece samopouzdanje i iskustvo u spoznaji da c¢e se
rijesiti i dublje zagonetke covjeka i svijeta, one koje se otkrivaju tek u samom
duhovnom svijetu.

Ono §to covjek dozivljava izmedu rodenja i smrti kao sudbinu, posebno je
zagonetno. Mnogo, mnogo toga sadrzano je u toj rijeci. Na jucerasnjem
javnom predavanju mogli smo naznaciti kako pitanje sudbine, u odredenom
smislu, dobiva svoje rjesenje kroz ponovljene zemaljske zivote. To su
opcenita razmatranja. Ali moze se ukazati i na specificne okolnosti.
Pretpostavimo, naprimjer, da netko u zivotu izgubi dragog rodaka. Rodak,
recimo, umre relativno rano, tako da onaj tko ostane iza njega, mora iskusiti
dulji zemaljski zivot bez tog rodaka. Kad u sebi probudimo takvu misao,
odmah vidimo nesto sto za mnoge ljude mora biti pitanje sudbine. Poanta je
u tome da znanost duha, moze istinski osvijetliti takvo pitanje sudbine.
Svakako, svaki je slucaj fundamentalno drugaciji. Ali upravo proucavanjem
pojedinacnih slucajeva iz duhovno znanstvene perspektive, pojavljuje se
odredeni uvid u tajanstveni tijek ljudskog zivota. Naprimjer, moglo bi se
dozivjeti sljedece: osoba je umrla u ranijim godinama, odvojena je od svojih
voljenih. Pa, jucer sam rekao: kako ljudi ovdje stupaju u medusobne odnose
kroz svoja fizicka tijela, izmedu tih ljudi razvijaju se odnosi koji su daleko
sveobuhvatniji od onoga sto se moze iskusiti kroz fizicka tijela. Mnogo Siri
raspon afiniteta razvija se kada se zivi zajedno deset, dvadeset, trideset ili
cetrdeset godina, mnogo Siri raspon sila izmedu dvoje ljudi nego sto se moze
iskusiti u tim godinama unutar fizickog svijeta. Kada se duhovno znanstveni
pogled usmjeri na takve odnose, cesto se vidi da je ono §to je tamo povezano

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



75/ 136

takvo da, po svojoj unutarnjoj prirodi, zahtijeva nastavak onoga sto proizlazi
iz gubitka, kako za dio koji ostaje ovdje u fizickom svijetu, tako i za dio koji
je prosao kroz vrata smrti u drugi, duhovni svijet. Onaj koji ostaje ovdje
mora podnijeti gubitak. Apstraktno izrazeno, izgubio je drago ljudsko bice iz
sfere fizickog pogleda, kada nije ocekivao da ce ga izgubiti. Mozda su mu
nade za kasniji zajednicki zivot ovdje u fizickom svijetu unistene, preduvijeti
za zivot su prekinuti. Sve je to dio zivotnih iskustava, ali je takoder dio onoga
Sto, u odredenom smislu, dodaje iskustvima koja smo imali zajedno u
fizickom tijelu. Cinjenica da se tuga i bol dodaju onome sto je netko zajedno
dozivio u fizickom tijelu ima transformirajuci ucinak na odnose koji su se
mogli uspostaviti samo u fizickom tijelu. Jer kao sto ono sto svakodnevno
dozivljavamo kada stojimo jedno nasuprot drugome u fizickim tijelima, sada
tece u karmicku liniju, u progresivnu struju razvoja, tako se i ono sto netko
dozivljava pod dojmom gubitka dodaje onome sto svakodnevno dozivljava.
Svi osjecaji, sve emocije koje tu dozivljavamo, povezane su s iskustvima koja
smo imali tijekom zivota u fizickom tijelu. To se vidi iz perspektive onoga koji
ostaje u fizickom svijetu.

Perspektiva nekoga tko je presao u duhovni svijet donekle je drugacija. Onaj
tko je presao u duhovni svijet nije nista manje ujedinjen s onim koga je
ostavio iza sebe. Doista, svatko tko je istinski sposoban istrazivati duhovne
svjetove u takvim konkretnim slucajevima, shvatit ¢e da je, iz perspektive
onih koji su vani, svjesno zajednistvo s dusama koje su ostale ovdje
intenzivnije, intimnije nego §to je moglo biti u fizickom tijelu. Ali vrlo ¢cesto se
primjecuje da je ovaj sada intimniji odnos nuzan, za pravilno dovrsavanje
kruga medusobnih odnosa koje se formirao ovdje u fizickom svijetu.
Zapravo, istinski pozitivnim istrazivanjem cesto se dolazi do sljedeceg
otkrica: vidi se da su se ljudi ovdje u fizickom zivotu okupili; kao rezultat
toga, ispod praga svijesti formirao se odredeni krug zajednickih interesa. Da
su ljudi u fizickom svijetu dulje vrijeme ostali zajedno, odnos koji se razvio
na temelju karme iz prethodnih zivota, ne bi se mogao dovoljno produbiti
kroz okolnosti ovog zivota. Osoba koja je prosla kroz vrata smrti, cesto moze,
dok su njoj bliske duse jos uvijek na Zemlji, borave¢i s mislima s tim
dusama, prodiranjem i protokom kroz njih, donijeti to potrebno
produbljivanje, prema karmi, koje ne bi moglo do¢i zbog okolnosti koje bi
zivot inace donio da nije prosla kroz vrata smrti. Dakle, pravilno ispunjenje
karme cesto zahtijeva, s jedne strane, podnosenje boli ovdje, a s druge
strane, intenzivniji boravak s mislima onih koji su ovdje ostali.

| joS se nesto pojavljuje ako se sada, takoreci, slijedi nasljednika, onoga koji
je kasnije prosao kroz vrata smrti, u odnosu u koji sada ulazi, s onim koji je
ranije umro. Primjecuje se da se mnoge stvari odvijaju drugacije, ovisno o
vremenskoj razlici izmedu dvije smrti. Nije isto jesmo li, kada ulazimo u
duhovni svijet, pronasli osobu koja je umrla u isto vrijeme kad i mi - da
pretpostavimo ovaj ekstremni slucaj - ili onu koja je umrla petnaest godina

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



76 /136

ranije. Buduci da je doticha osoba provela odredeno vrijeme u duhovnom
svijetu i sada u svojoj dusi nosi iskustva koja je tamo prosla, a s kojim se mi
susrecemo, ona na nas utjece na drugaciji nacin i na taj se nacin karmicka
veza formira na odgovarajuci nacin, koja se na isti nacin u drugim
okolnostima ne bi mogla formirati. Sve §to na ovaj nacin dozivljavamo s
onima koji su nam bliski, moramo u temelju smatrati ukorijenjenim u
karmickom odnosu. Cak i ako - kao sto sam veé¢ mnogo puta rekao - ne
mozemo ublaziti tugu i bol, spoznajom da sve sto se dogada spada zajedno,
da sve sto se dogada medusobno djeluje, ipak moramo rec¢i da, iz odredene
perspektive, zivot dobiva svoje pravo znacenje tek kada se na taj nacin
promatra. Jer radi se o tome da u ljudskom zivotu, koji prozivljavamo
izmedu smrti i rodenja, otkrijemo sve okolnosti u koje smo stavljeni, na
takav nacin da se ne opravdava samo u ovom zivotu ono §to mu pripada, vec
da se, u odredenom smislu, opravdava ono §to nam pripada sa svim
doprinosima koje zemaljskom razvoju moramo dati kroz sljedece zivote. Ono
sto je pokrenuto bolnim gubitkom rodaka, prijatelja ili nekog drugog bliskog
nama, ocituje se u svojim kontinuiranim ucincima u sljedecem zemaljskom
zivotu. | u odredenom smislu, svi ti uc¢inci ve¢ su sadrzani u svojim
uzrocima. Nijedan gubitak ne ulazi u ljudski zivot a da nas ne postavi u
odgovarajuce ispravan polozaj u nizu zemaljskih zivota. To nam mozda nece
pruziti olaksanje od boli u pojedinacnim slucajevima, ali ce nam omoguciti
da steknemo razumijevanje zivota iz te perspektive.

Raspravljajuc¢i o takvim stvarima, mozemo mnogo nauciti promatrajuci
konkretne slucajeve. Drugi konkretan slucaj koji bih zelio navesti je onaj koji
nastaje kada se zivot osobe prekine nesrecom. Moze se od samog pocetka,
pretpostaviti velika razlika izmedu zivota prekinutog tako da ga je pregazio
vlak ili neko drugo nasilno vanjsko sredstvo, i onog drugog slucaja kada se
zivot zavrSava u starosti ili zavrsava bolescu. Nadalje se moze pretpostaviti,
da mora postojati razlika izmedu zivota rano prekinutog bolescu, i zivota
prekinutog u starosti.

Naravno, svaki detalj je u ovim slucajevima drugaciji, ali se 0 njima mogu
dobiti i odredeni tragovi. Iznad svega, pitamo se: Sto je nasilna smrt? Na ovo
pitanje mozemo odgovoriti samo ako smrt ne gledamo odavde, iz fizickog
zemaljskog zivota, ve¢ s druge strane, sa strane koju gleda onaj koji je
prosao kroz vrata smrti. Spomenuo sam na predavanjima, koja su vec
objavljena, da je smrt gledana s druge strane, sa strane svijeta u koji umrla
osoba ulazi kroz vrata smrti, najznacajniji dogadaj, koji bestjelesnom,
pokojniku, pokazuje kako zivot neprestano pobjeduje. Neposredan pogled na
smrt s druge strane, koja je uzvisena, grandiozna, ovaj stalan pogled,
takoder znaci da u nama postoji ¢vrsta samosvijest izmedu smrti i novog
rodenja. Kao §to nam sjecanje, koje nas vraca u odredenu tocku fizickog
zivota, daje samosvijest, tako nam i pogled na smrt, s druge, duhovne
strane, izmedu smrti i novog rodenja daje samosvijest.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



77/136

Kako je to kada se prizor ove smrti dogodi na nacin da do smrti dovede
nasilni kraj zivota? Nasilni kraj zivota je, gledano s druge strane, iskustvo,
percepcija dalekosezne vrste, i, koliko god ¢udno zvucalo, ako se ispitaju te
stvari, izlazi sljedece: uvjeti vremena, u svom utjecaju na iskustva duse, u
duhovnim svjetovima u koje ulazimo kroz vrata smrti, sasvim su drugaciji
nego Sto su ovdje, iako nas mnogi uvjeti ovdje vec¢ podsjecaju na ono Ssto se
dogada na mnogo sveobuhvatniji nacin tamo izmedu smrti i novog rodenja.

Ako bi zelio objasniti sto je sada vazno, zelio bih se posluziti usporedbom
koja postaje ocita tek kada se poznaju odgovarajuce cinjenice iz duhovnog
svijeta. Mozda znate, da ovdje u fizickom zivotu ¢esto mozemo imati iskustva
za kratko vrijeme, mozda tijekom jednog dana ili nekoliko sati, koja nam
znace puno vise nego §to nam mogu znaciti iskustva kroz dugo vremena,
mjeseci ili mozda godina. Koliko ¢e se ljudi, iz vlastitog zivota sjetiti vaznog
dogadaja koji su dozivjeli ovdje u fizickom svijetu u vrlo kratkom vremenu, a
koji je dao vise rezultata u smislu unutarnjeg iskustva, nego sto bi inace
mjeseci ili godine. Ljudi to cesto izrazavaju rekavsi: 'nikada necu zaboraviti
Sto sam tamo dozivio'. - Iza ove jednostavne izreke vrlo ¢esto se krije ono §to
sam sada okarakterizirao. Sada je zaista istina, da dojam koji osoba dobije
kada joj vanjski svijet, svijet koji joj ne pripada, oduzme fizicko tijelo, sazme
u relativno kratkom vremenu - to moze biti ¢ak i jedan jedini trenutak - ono
Sto je potrebno za zivot izmedu smrti i novog rodenja i moze biti jednako
bogato, kao i ono sto dobivamo u sporom zemaljskom zivotu, koji smo mozda
iskusili desetljecima. Ne mislim na sve §to smo iskusili u zemaljskom zivotu,
ali za odredene stvari koje su nam potrebne u smislu snage za zivot izmedu
smrti i rodenja, za njih je istina da se ono sto bi se inace rasporedilo na dulje
vremensko razdoblje, moze zgusnuti, moglo bi se reci: u jedan trenutak.
Jednostavno je potpuno drugacije iskustvo, ako se smrt priblizava
podsvjesno kroz afirmaciju unutarnjih sila koje smrt donose od unutar
organizma, ili kroz djelovanje sila na ovaj organizam, koje nemaju nikakve
veze sa samim organizmom. Medutim, takva smrt pronalazi svoje pravo,
istinsko objasnjenje, samo kada je promatramo u kontekstu cijelog tijeka
ljudskog zivota kroz ponovljene zemaljske zivote; jer iz onoga Sto sam rekao o
vezi izmedu 'Ja’ svijesti nakon smrti i prizora smrti, lako mozete zakljuciti da
je sama percepcija smrti nesto vrlo znacajno za snagu i intenzitet nase 'Ja’
svijesti izmedu smrti i novog rodenja.

Okolnosti koje se iz ove perspektive ¢ine kao slucajnosti, niposto nisu
slucajne, vec¢ su dio svijeta nuznosti. Ovdje se moze c¢initi kao slucajnost da
nekoga pregazi vlak; iz druge perspektive, iz duhovne perspektive, ne ¢ini se
kao slucajnost. Ako se postavi, ako smijem reci, iako naravno to moze biti
samo komparativno, s ove druge strane, s duhovne strane, pitanje: kako se
ova nasilna smrt, pojavljuje u ukupnosti covjekovih zemaljskih zivota? -
uvijek ¢e se otkriti da je u proslim razdobljima koje je ¢covjek iskusio kroz
ponovljene zemaljske zivote i meduzivote izmedu smrti i ponovnog rodenja,

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



78/ 136

do nesrece, da je on, kroz razlicite okolnosti, razvio samosvijest za cisto
duhovni svijet kojoj je trebalo snazenje, jacanje. A to jacanje se dogada, zato
Sto se fizicki zivot covjeka zavrSava, ne iznutra, ve¢ izvana. | moramo
racunati s ¢injenicom, da u odnosom s okolinom nismo samo u odnosu na
moci predodzbe u nasoj dusi; to je samo u najrjedim slucajevima, ali obi¢no,
ne mozemo znati kako nasa podsvijest razmislja. Cesto sam skretao paznju
na c¢injenicu da misaoni zivot ne zavrsava pragom svijesti, ve¢ da c¢ovjek u
podsvijesti kontinuirano vodi misaoni zivot, ili, moglo bi se reci i nadsvijesti.
Ali ¢covjek ne moze razmotriti sto bi ta sveobuhvatnija svijest mogla za njega
predstavljati. Svaku osobu bi se moglo pitati: zasto ti se od jutros nije
dogodila ova ili ona nesreca? - Za svaku osobu bilo bi moguce da joj se
dogodila ova ili ona nesreca. Ponekad, rekao bih, gotovo je nemoguce vidjeti
kako stvari stoje; ali u rjedim slucajevima, covjek vidi veze. Ponekad covjek
ima odredenu nevoljkost uciniti ovo ili ono. Naprimjer, krece na nesto s pola
sata zakasnjenja, a kasnije shvati da se putem dogodilo nesto sto se moglo
dogoditi i njemu samom, da je krenuo pola sata ranije. Tu je djelovala
podsvijest; podsvijest je natjerala covjeka da oklijeva. Takvi utjecaji
podsvijesti stalno su prisutni, samo sto ih ljudi ne mogu osjetiti.

Za svakoga tko je sposoban promatrati uvjete u svijetu iz duhovne
perspektive, sasvim je jasno da osoba koja se suocava s nesrecom nije
zasticena dobrim genijem koji djeluje u njezinoj podsvijesti, ve¢ se ona
suocava S nesrecom, natjerana na tu nesrecu nuznoscu svoje karme. Jer da
se ta nesreca nije dogodila, ne bi bilo moguce ono §to sam upravo
okarakterizirao: nuzno jacanje njene 'Ja’' svijesti, kao §to sam naznacio. U
odredenom zemaljskom zivotu, covjek, kroz rodenje, zivi u okolnostima u
koje je stavljen. On zivi u njima, ali na takav nacin da je u posljednjem
zivotu, izmedu smrti i novog rodenja, primijetio u sebi da je njegovo 'Ja’' na
odredeni nacin slabo moc¢no. Taj poriv za jacanjem 'Ja’ zivi u njemu, i dovodi
ga u kontakt s okolnostima koje uzrokuju njegovu nesrecu. Tako se mora
gledati na ovu stvar, u tim stvarima vidite da zivot dobiva koherentnost kada
se gleda iz ove perspektive duhovno znanstvenog znanja.

Ljudi - to sam c¢esto naglasavao - ne razmisljaju dovoljno o promjenama koje
su se dogodile u razvoju ljudske duse u relativho kratkom vremenu. Vecéina
ljudi, posebno oni zarazeni danasnjom ucenoscu, jednostavno zamisljaju
dusevni zivot prije sto godina istim kao sto je danas. To je, kao sto znamo,
potpuno pogresna predodzba. U intimnom smislu, ton i stav dusevnog zivota
ljudi, temeljno su se promijenili. | ono sto znanost duha sada mora iznijeti iz
odredenih izvora u smislu takvog razumijevanja zivota, kako je sugerirano,
postojalo je u dusama ne tako davno, vise kao atavisticko, vidovito
raspolozenje. Ljudi su imali, takoreci, slutnje o medusobnim vezama u
zivotu. Ali covjecanstvo napreduje i takve slutnje izumiru. Buduci da je ta
drevna veza s duhovnim svijetom za covjecanstvo ve¢ djelomi¢no izgubljena
tijekom njegovog razvoja, i nastavit ¢ce se sve vise gubiti, postaje sve

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



79/ 136

potrebnije da se covjecanstvo ponovno obrazuje o svojoj vezi s duhovnim
svijetom putem izravnog duhovnog istrazivanja. Zato se znanost duha
pojavljuje upravo u nase vrijeme. U ranijim vremenima nije bila potrebna jer
covjecanstvo nije bilo na takvom stupnju razvoja duse. Od sadasnjosti
nadalje, potrebna je iz opisanih razloga, i postajat ¢e sve potrebnija.

Potkrijepimo ovu tvrdnju i odredenim konkretnim cinjenicama. Danas
postoji samo mala skupina ljudi koji u svojim zivotima izmedu rodenja i
smrti, u svoje duse upijaju znanost duha. Ne kazem duhovno istrazivanje,
ve¢ znanost duha: predodzbe i ideje koje pruza znanost duha. Kroz to, u
ovom zivotu izmedu rodenja i smrti covjek uci nesto o duhovnom svijetu. To
nije bez znacaja za zivot u koji covjek ulazi kada prode kroz vrata smrti. |
opet, ta cinjenica koju sada zelim istaknuti, postala je takva tek u nasem
vremenu. Ako se vratimo u ranija vremena, jo§ uvijek nalazimo drevno
nasljede covjecanstva u vezi veze s duhovnim svijetom. Covjek je prosao kroz
vrata smrti, i buduci da je imao odredenu vezu s duhovnim svijetom putem
slutnji, atavisticke vidovitosti i slicno, imao je nesto sto je zajednicko zivotu
ovdje u fizickom tijelu, i zivotu u koji ulazi kada prode kroz vrata smrti.
Naprimjer, to sto je ¢covjek ovdje instinktivho znao nesto o duhovnom svijetu,
uzrokovalo je da tamo, s one strane vrata smrti, ima vise od pukog zbroja
misli koje su sjecanja na zemaljski zivot. Jer to je osobitost koja ¢ce se sve
viSe pojavljivati u dusama od sadasnjosti nadalje: da ce te ljudske duse proci
kroz vrata smrti i samo kroz sjecanja biti povezane sa Zemljom. Sjecamo se,
u odredenom smislu, naseg zemaljskog zivota ovdje, i buduci da ovaj zivot
ovdje nakon smrti imamo u nasem sjecanju, jos uvijek smo povezani s tim
zemaljskim zivotom. To je slucaj, u strogom, u najradikalnijem smislu, za
suvremena ljudska bica, koja nikakve ideje o duhovnom svijetu ne mogu
apsorbirati iz znanosti duha. Ako upiju takve ideje, te ideje nakon smrti
formiraju nesto sto im omogucuje, ne samo da imaju sjecanja na svoj zivot,
vec i da zavire u ovaj zemaljski zivot. Predodzbe koje apsorbiramo prije smrti,
nakon smrti postaju sposobnosti. Nakon smrti, prozori, da tako kazemo,
otvaraju se iz duhovnog svijeta u fizicki svijet, na sve sto postoji ovdje u
fizickom svijetu, kroz nase stjecanje predodzbi o duhovnom svijetu. Dakle,
kroz vrata smrti nosimo odredene rezultate iz ove znanosti duha.

Dakle, ono §to stjecemo kroz znanost duha, nije samo mrtvo znanje, vec
dobro zivota, nesto §to zivi dok prolazimo kroz vrata smrti. Doista, ova
znanost duha, u smislu koji sam ¢esto spominjao, vec je snazno dobro zivota
po tome S§to, buduc¢i da umrli svjesno zive u nasSim mislima, za umrle
mozemo nesto uciniti, upravo stojec¢i unutar znanosti duha. To sam cesto
govorio za citanje naglas. Umrli je u nasim mislima; on promatra nase misli.
Ako su te misli onakve kakve imamo kada slijedimo duhovno znanstveni
tijek misli, to jest kada umrloj osobi ¢itamo u mislima naglas ili joj
prepricavamo nesto §to znamo ili mislimo o duhovnim svjetovima, tada je
umrla osoba s tim mislima, koje joj ovdje upucujemo putem znanosti duha. |

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



807136

¢injenica da joj ih upucujemo, stvara privlacnost izmedu ovdje i tamo. Dakle,
buduci da je znanost duha nesto zivo, mozemo, u odredenom smislu, postati
zivu moc¢ koja moze pruziti zivu hranu umrloj osobi koja je s nama.

Dakle, vidimo na ovaj duhovan nacin, znanost duha ulaskom u zivot uistinu
pobjeduje smrt. Zajednistvo izmedu zivih i umrlih, koje se inace ne moze
stvoriti na tako intenzivan nacin u nasem sadasnjem vremenskom ciklusu,
stvara se ispunjavanjem mislima izvuc¢enim iz znanosti duha, i, s pogledom
na umrle, u odredenom smislu, njihovim prinosenjem njima. Znanost duha
je nesto Sto na ziv nacin intervenira u zivotu, dok se znanje steceno kao
obi¢na znanost o fizickom svijetu, sastoji samo od misli koje imaju znacenje
samo za vrijeme izmedu rodenja i smrti, ali za zivot nakon smrti
predstavljaju puko sjecanje, a ne zivi utjecaj. Ovu razliku treba jasno
razumjeti.

Ali sada se mora uzeti u obzir nesto drugo, posebno ako se zeli razmotriti
znacaj znanosti duha za sadasnji i buduci covjekov duhovni razvoj. Ne samo
da ono sto ovdje steknemo u znanosti duha, ili ponudimo umrlima, utire put
iz fizickog svijeta u duhovni svijet, ve¢ ono sto nosimo kroz vrata smrti u
obliku stecenih duhovno znanstvenih spoznaja, zauzvrat, iz duhovnog svijeta
ima ucinak natrag na zemaljski svijet. | ovaj zemaljski svijet, to ne smijemo
izgubiti iz vida, postupno postaje sve oskudniji kroz sile koje dolaze od same
Zemlje, i koje ljudi razvijaju na Zemlji samo kroz zivot izmedu rodenja i
smrti. Kad se iz duhovnog svijeta ne bi na Zemlju slijevale druge sile osim
onih koje su do sada dotjecale, zemaljski zivot bi osiromasio. Cak i danas je
kao pustos vidjeti kako ljudi zive bez misljenja, i ne razmatraju to da
zemaljski zivot postupno osiromasuje.

Ovo, usput receno - to sam na nekoliko mjesta naglasio - istina je ne samo
za duhovni, kulturni zivot covjecanstva, vec i za najgusci fizicki zivot na
Zemlji. Procitajte prekrasnu geolosku knjigu Eduarda Suefsa 'Lice Zemlje', i
naci cete objasnjenje kako je zemljina fizicka povrsina nekada bila sasvim
drugacija od onoga §to je sada; kako je, u odredenom smislu, kao zemljina
povrsina u sebi umrla, i kako u uobic¢ajenoj zemljinoj fizickoj povrsini, danas
viSe ne postoje iste sile kakve su postojale davno. Zemljina povrsina se
raspada. Ono s§to se dogada u fizickom zivotu, dogada se i u duhovnom
zivotu. | kao §to sam rekao, cesto se ¢ini beznadnim kako ljudi na to gledaju,
a da toga nisu svjesni. Sto se tice duhovnog zivota, kada se opisuje put
kojim covjecanstvo ide, mora se reci: unato¢ aroganciji koja prozima nase
vrijeme, ispada da misli ljudi postaju sve vise bezivotne, sve vise mrtve, pa
cak i sve manje povezane. Ljudi su prirodno ponosni na svoje suvremeno
misljenje. | koliko se ovaj ili onaj srednjoskolski ucitelj ¢esto drzi uzviseno
kada svojim ucenicima objasnjava Platona! Briljantni pjesnik Hebbel,
medutim, u svom je dnevniku napisao da zeli napisati dramu, koja nikada
nije ostvarena, ciji bi junak trebao biti reinkarnirani Platon, kojeg njegov

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



81/136

srednjoskolski ucitelj kaznjava jer uopce ne moze razumjeti Platona dok ga
¢ita. Ljudi bi, u odredenom smislu, isli prema diskontinuitetu u svom
sustavu misljenja, kada taj sustav misljenja ne bi bio osvjezen mislima,
rodenim iz duhovno znanstvenog znanja. Koliko god to danas ¢udno zvucalo,
Istina je: intenzivha moc¢, koja je ljudima potrebna da ispravno shvate misli,
kako bi imale stvarnu vrijednost, slabi, jer se od ljudi ocekuje da postanu
neovisni i steknu vlastite moci. Stoga bih mogao rec¢i da se bogovi, duhovi
koji su ga neko¢ nadahnjivali da formira koherentnu misao, povlace, a
covjek mora samostalno vratiti zivot u svoje misli. Ali on ce taj zivot unijeti,
samo ako nije previ§e arogantan da bi apsorbirao zivot koji moze proizaci iz
znanosti duha.

| bas kako je s mislima, tako je i osjecajima, tako je i s impulsima volje. Ti
impulsi volje ljudi postajat ¢ce sve svojeglaviji i svojeglaviji. Mogla bi se ¢ak
upotrijebiti i ova rijec - sve se vise odvajati od obi¢cnog covjeka, ako se u
dusu ne usade ti veliki, sveobuhvatni impulsi koji mogu proizaéi samo iz
promisljanja duhovne povezanosti fizickih stvari. Dakle, iznosim duboke
istine 0 razvoju covjecanstva u buducnosti; ali te istine temeljito moraju
razumjeti oni koji se bave znanoscu duha. Jer znanost duha ne bi trebala
biti samo mrtvo tijelo znanja koje zadovoljava nasu znatizelju, ve¢ nesto sto
nastoji intervenirati u medusobnu povezanost stvari s kojima se
covjecanstvo suocava u buducnosti. Medutim, da bi se to postiglo, mora se
razumjeti koji sustavi sila slabe i moraju se zamijeniti drugima. Rekao sam:
covjekove zemaljske snage oslabile bi, kad ne bi bilo priljeva iz duhovnih
svjetova. A ono §to dobivamo iz duhovno znanstvenog znanja i nosimo kroz
vrata smrti, ne samo da nam daje snagu da oblikujemo svoje zivote izmedu
smrti i novog rodenja, ve¢ nam daje snagu i da dopustimo duhovnim silama
da se spuste na Zemlju. | sve viSe i viSe, to ¢e se morati dogoditi na takav
nacin da oni ljudi koji zive ovdje na Zemlji, prime ono §to silazi od duhom
prozetih dusa koje su prosle kroz vrata smrti, i posalju natrag ono §to su
ponijeli sa sobom odavde, u transformaciji koju to prolazi pri ulasku u
duhovne svjetove.

Dakle, to je jedan od nacina djelovanja iz fizickog svijeta u duhovni svijet,
odnosno rada za umrle, ¢itajuci im, obracajuci im se mislima znanosti duha;
drugi nacin je doprinijeti fizickom obogacivanju razvoja Zemlje dopustajuci
onome sto je proslo kroz vrata smrti i steceno tijekom boravka u fizickom
svijetu da side iz duhovnog svijeta. Jer je neobic¢na c¢injenica da fizicki svijet
moze primiti, ono sto je dobilo promijenjeni oblik prolazec¢i kroz vrata smrti
kao duhovno vlasnistvo steceno u fizickom zivotu, prolazeéi Kkroz
metamorfozu u duhovnom svijetu, a zatim ponovno tekuc¢i prema dolje kao
takva metamorfoza.

Za sebe, radimo na svojoj karmi tako da se ta karma ispunjava u
ponovljenim zemaljskim zivotima, uvijek izmedu rodenja i smrti. Ali takoder

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



82/136

radimo na cjelokupnoj karmi covjecanstva, koja se sastoji od tijeka zivota
koji protjece ovdje na Zemlji i tijeka zivota koji protjece iz duhovnog svijeta -
u cijeloj ovoj karmi svijeta - s onim silama koje razvijamo izmedu smrti i
novog rodenja, izvan vlastitih potreba. Dakle, vidimo kako je znanost duha
potrebna, kako je potrebno da je ljudske duse razraduju, ne samo za
spasenje tih pojedinacnih ljudskih dusa, ve¢ i za spasenje cjelokupnog
ljudskog napretka na Zemlji. 1z duhovnog svijeta radimo na svom buducem
zemaljskom zivotu, kao §to sam rekao jucer na svom javnhom predavanju,
uranjajuci u nasljedne odnose kroz generacije prije naseg rodenja. Ali
takoder sudjelujemo u onome §to se ne tice samo nas, u buduéem
zemaljskom zivotu, vec i cijelog covjecanstva. Misli koje ovdje izrazavam su
one kojima se covjek treba posebno prozeti - rekao bih, o kojima treba
meditirati; jer upravo takve misli covjeka stavljaju u zivi duhovni i dusevni
odnos s okolnim svijetom.

| kao protusliku, sada bih vam Zzelio pokazati kako svijet danas jo§ uvijek
prosuduje ono sto otkriva znanost duha, i kako svijet zauzima stajaliste koje
bi neizbjezno dovelo do onoga §to sam okarakterizirao kao isusivanje misli,
kao diskontinuitet i nepovezanost misli. U drugim oblastima pokazalo bi se
drugo. Upravo oni koji cesto danas imaju glavnu rije¢c o ovom ili onom
pitanju, svojim arogantnim odbacivanjem bilo kakve veze s duhovnim
svijetom kakav je posredovan znanoséu duha, izravno rade na ovoj
beznadnoj situaciji koju vec¢ danas vidimo kako se priblizava, posebno u
pogledu svijeta misli. Dopustite mi da vam dam primjer.

Ponovno se pojavljuje popularna zbirka; danas se pojavljuje toliko
popularnih zbirki u kojima ljudi mogu nauciti svu mudrost koju su na
vidjelo iznijeli oni ljudi koji kazu: 'Veliko je zadovoljstvo uroniti u duh
vremena’, i tako dalje, i kako smo 'konacno postigli tako divan napredak’:
danas postoji tako mnogo sredstava. Zelio bih vam skrenuti pozornost na
mali svezak u ovoj zbirci o suvremenim pitanjima. Ta religijska pitanja
obradena su na vrlo neobi¢an nacin. Prvo se pokazuje, sa svom arogantnom
mudroscu danasnjice, kako covjek ne moze biti zadovoljan, ako ¢covjek sebe
vidi samo kao ogranic¢enog na ono sto istrazuje prirodna znanost, ako stoga
ima samo naturalisticki svjetonazor; zatim se dalje pokazuje, kako se covjek
ne moze proglasiti zadovoljnim ako ima samo moralni svjetonazor, kako bi se
potom uzdigao do onoga Sto autor ove male knjige sada naziva svojim
religijskim svjetonazorom. Taj puki svjetonazor, koji daju moralni zahtjevi,
upravo je ono §to ovaj religiozni covjek vrlo ostro kritizira. On kaze:
pesimizam u koji i nase doba cesto upada, nije nesto neutemeljeno, vec
proizlazi iz jedne zive tragike zivota, koja se, usput receno, osjecala u svim
vremenima. | ovaj religiozni ¢ovjek skrece pozornost na to kako se pesimizam
spoznaje nametao u svim vremenima. Covjek vjeruje, kroz svoje misljenje, da
se nista ne moze znati, da se u osnovi, teznja za znanjem nikada ne moze
zadovoljiti. Kao primjere za to navodi razne autoritete, koje svakako treba

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



837136

poslusati, poput Plinija Starijeg, najveceg rimskog prirodoslovca, koji kaze:
"Covjek je bi¢e puno proturje¢ja, najnesretnije od svih stvorenja, utoliko §to
druga stvorenja nemaju potreba izvan granica prirode. Ali covjek je
beskonacno pun Zzelja i potreba koje se nikada ne mogu zadovoljiti. Njegova
priroda je laz, najvece siromastvo u kombinaciji s najvecom arogancijom.
Suocen s tako velikim zlom, najbolje sto je Bog ¢ovjeku dao, jest sposobnost
da si oduzme zivot".

Moglo bi se navesti mnogo, mnogo takvih izreka. Mudri Seneka, naprimjer,
kaze: "Mnogi obrazovani ljudi umorni su od toga da uvijek vide i rade istu
stvar. Ne mrze bas zivot, ali osjecaju ono gadenje prema njemu koje se sve
vise Siri pod utjecajem filozofije. Kazu: koliko dugo moze uvijek biti isto. Ta
nepodnosljiva stvarnost ustajanja i odlaska u krevet, sitog i gladnog,
hladnoce i ponovnog zagrijavanja. Nista ne prestaje; sve je u neprekidnom
ciklusu. Sve je i bjegunac i progonitelj. Dan progoni no¢, no¢ progoni dan.
Ljeto tece u jesen, jesen mora ustupiti mjesto zimi, a i moc¢ zime je slomljena.
Sve prolazi da bi se vratilo. Ne vidim nista novo, ne radnim nista novo sto mi
ne dosadi".

Tako je rekao mudri rimski filozof Seneka. Nas religiozni ¢covjek otkriva da u
tome doista ima nesto istine, ali ga to manje zanima. Zatim skrece pozornost
na pesimizam koji nastaje kada se ljudi vise prepuste svojim osjecajima. To
je, naprimjer, vjeruje on, izvor pesimizma budizma: 'zZivot je patnja’. Covjek
promatra zivot, uzimajuci zbroj patnje i boli, zla, a s druge strane, zbroj
radosti i srece. Prvo je vece, stoga covjek postaje pesimist. Zivot opcenito vidi
kao zlo. Schopenhauer, i Eduard von Hartmann ucinili su isto. Nas religiozni
covjek, s druge strane, smatra da ljudi imaju mnogo razloga za to; ali to ga
dalje ne zanima. Vise ga zanima eticki utemeljen pesimizam, jer o tome kaze:
potpuno je opravdano gledati na zivot ne znajuci da je prozet onim §to on
naziva 'Kraljevstvom Bozjim', onim Ssto on naziva sadrzajem religijskog
vjerovanja. | ovdje nas religiozni ¢ovjek navodi dvije stvari. Prva je da je
covjeku postavljen zahtjev da je obvezan, bilo u Kantovskom ili
Schleiermacherovom smislu, slijediti moralni zakon, zakon koji ga strogo
obvezuje. Ali s druge strane, covjek je podlozan svojoj prirodi, svojim
nagonima, sklonostima i zeljama. | sada nas religiozni covjek kaze: covjek
nikada ne moze u potpunosti prevladati te nagone i zelje; ali trebao bi
slijediti moralni zakon; ovaj moralni zakon postavlja svoje stroge zapovijedi.
Neizbjezno ¢e nastati sukob. Taj sukob mora biti prisutan u zivotu i on je
prisutan. To je opravdani pesimizam. - Na zivot se mora gledati pesimisti¢no,
ako se gleda iskljucivo sa stajalista moralnih zahtjeva. To je zivot promatran
sa stajalista moralnih zahtjeva: kako je covjek postavljen izmedu tih
moralnih zahtjeva, i svog prirodnog zivota. Ali ¢ak i ako se uzmu u obzir
individualne moralne duznosti, shvaca se koliko je ovaj pesimizam opravdan.
Jer, kaze ovaj religiozni covjek, covjek se cesto osjeca stavljenim u moralne

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



84 /136

sukobe, posebno u kljuénim zivotnim situacijama, i nas covjek navodi takve
moralne sukobe za vazne licnosti.

Dopustite mi da procitam samo jedan primjer: "Jedan Luther", kaze na$s
religiozni covjek, "koji je prepoznao svoju sudbinu kao nitko drugi i jasno
pred ocima vidio put kojim je morao krenuti da reformira Crkvu i
¢covjecanstvo, nasao se u ovoj dilemi” - on tu dilemu naziva upravo
neskladom duznosti - "u trenutku kada se suocio s pitanjem treba li odobriti
ili odbaciti bigamiju Filipa Velikodusnog. Vidite, to je za njega bio najtezi od
svih sukoba. Da je odbacio ovaj brak, da je djelovao iskljucivo u interesu
ljudskog dostojanstva, tada bi morao zrtvovati jedno od svojih najvaznijih
postignuca na putu do ispunjenja svoje reformatorske sudbine”; jer da nije
odobrio bigamiju, velikodusni vladar ne bi pokazao daljnje zanimanje za
njega. Od reformacije, vjeruje ovaj religiozni ¢ovjek, ne bi bilo nista - "ali ako
bi dopustio brak, i tako ovaj jedini put drzao otvorenim, morao je to sam reci
da ¢e mu to probosti dusu, trn koji ¢e uvijek osjecati. To je teSka dilema, a
nije pravi povjesnicar onaj koji nema razumijevanja za takve borbe, vec¢ sudi
moralisticki”. Ali takvim borbama, gdje se duznosti sudaraju, covjek ne moze
pobjeci, posebno kada je rije¢ 0 vaznim stvarima u njegovom zivotu, vjeruje
nas religiozni covjek. Tu utemeljuje njegov opravdani pesimizam. Dakle,
treba reci: za naseg religioznog covjeka, svijet, kada se gleda na ovaj nacin,
pojavljuje se s gledista prirode kao i sa gledista morala, na takav nacin da je
pesimizam potpuno opravdan.

Sada se, na svoj nacin, nas religiozni covjek okrece religiji. | onda kaze da se
religiji mora okrenuti na takav nacin da izbjegne sve moguce lazne putove.
Budizam je, kaze on, zelio izbje¢i zivotne sukobe potpuno previadavajuci
egzistenciju, prevladavajuci i fizicko i duhovno postojanje, eliminirajuci ih,
kako vjeruje nas religiozni ¢ovjek, u nematerijalnu nirvanu. Platon je zivotne
sukobe zelio eliminirati potpunim prevladavanjem materijalnog kroz znanje,
dopustajuci covjeku da se uzdigne i eliminira materiju; budizam zeli
eliminirati svo postojanje, platonist zeli eliminirati materiju. Mistik - a nas
religiozni ¢ovjek u misticizam ukljucuje sve §to mu padne na pamet, sto se
takoder manifestira kao napor ulaska u duhovni svijet - mistik porice
individualnost. Dakle: budist porice egzistenciju; platonist porice materiju;
mistik porice individualnost. Jer nas religiozni covjek ima predodzbu da
mistik, nastoji spasiti sebe od osjetilnosti, time dosezuci ekstazu, odricuci se
svoje individualnost i stapajuci se sa svemirom.

Nijedan od ovih puteva nije moguc¢ za naseg religioznog covjeka. Umjesto
toga, on se okrece putu kojeg prirodno vidi kao jedini krs¢anski. | onda kaze:
covjek se mora okrenuti od Zemlje prema kraljevstvu Bozjem. Sada slijedi
svojevrstan opis kraljevstva Bozjeg. Ovaj opis kraljevstva Bozjeg od strane
crkvenog covjeka je, za one koji - ne zelim postavljati nikakve druge zahtjeve
- koji su sposobni dosljedno razmisljati, koji jos nisu upali u ono sto sam

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



85/136

nazvao diskontinuitetom, nekoherentnosc¢u sustava misljenja, to je zaista
duboka bol uzrokovana nedostatkom sadrzaja, apsurdnoscéu i
nekoherentnoscu misli koje se nalaze u ovom opisu kraljevstva Bozjeg.
Nakon sto je ovaj covjek, kao i mnogi ljudi danas, odbacio sve 'misticno’ - sve
Sto smatra misticnim - on pronalazi nacin da ljudima - oprostite na
trivijalnom izrazu - rijeCcima razmaze usta; jer covjek danas dobiva najveci
pljesak kada mnogo govori o stvarima koje ljudi ne moraju razumjeti. Sve
ostalo je besmislica, moze se rec¢i ljudima; a onda oni slusaju kako im se
'‘dokazuje’ da je to besmislica i da se time ne treba baviti. Napokon, kazes -
bez obzira koliko nepromisljeno govoris - da je istinsko, istinsko postojanje
ljubav - a onda pricas puno gluposti koje, doduse, nemaju sadrzaja, ali u
kojima se rijec ljubav, ljubav, ljubav, ponavlja stalno iznova, ponavlja se na
takav nacin da se time nikakva ljubav u svijetu ne rada.

Otprilike tako govori religiozni ¢ovjek danasnjice. Mnogi ljudi tako govore. A
onda se nasa religiozna osoba uzdize do svakakvih uvida, grandioznih uvida,
poput ovog: buducdi da je ljubav najvisa, Bog je ljubav. Pa, unutar odredenih
granica, prvo, to vjerojatno nije novo, a drugo, s time se moze sloziti. Ali
¢injenica da to mora biti bice koje voli i koje se, buduc¢i da voli tako
intenzivno, moze nazvati ‘'ljubavlju’, nije nesto sto muci nasu religioznu
osobu. Ali sada on zeli predstavljati pravo krscanstvo. 'Bog je ljubav' u
pocetku znaci nesto bezlicno, jer ljubav kao takva svakako je bezlicna. Ali to
ne predstavlja nikakve posebne poteskoce za nasu religioznu osobu, jer kaze:
"Srediste ove stvarnosti je upravo Bog. 'Bog je duh' i 'Bog je ljubav'.... U
stvarnosti duh i ljubav su jedno." U stvarnosti, covjek tada moze sve
objasniti kao jedno, ako na taj nacin postupa u svojim mislima! "Jer ljubav
je najvisi oblik duhovnog zivota".

Sada vas pitam: u stvarnosti, duh i ljubav su jedno; ali istovremeno, ljubav
je najvisi oblik duhovnog zivota. Duh i ljubav su jedno; ali ljubav je, pak,
najvisi oblik duha, dakle opet dio, a dio je jednak cjelini! Tu imate
najstrasniju nepovezanost misli! Sada, sve pociva na tome da on polazi od
¢injenice da je Bog ljubav. Stoga mora reci i: "Kada se govori o Bozjem gnjevu
I njegovim kaznama, sve se to u konacnici mora shvatiti kao izraz njegove
ljubavi®.

Sada jos uvijek imamo mogucnost shvatiti Boga kao ljubav, jer je gnjev Bozji,
kada se istinski izrazi, takoder ljubav. Bog je duh; samo je Bog ljubav; duh i
ljubav su jedno. Gnjev je takoder ljubav, pa gnjev zapravo, takoder mora biti
duh. - Vidimo, dakle, da se koncepti vrte u ovom nepovezanom misljenju. Ali
covjek mora ostati krsc¢anin; stoga mora nastaviti pisati na svoj nacin:
"Stoga, Bog ne moze biti nista drugo nego ljubav, jer mora biti najvisi oblik
duha. To je nenadmasna mudrost koja se ovdje otkriva; ¢ak ni najvisa
filozofija ne moze i¢i dalje od toga. Apsolutna sloboda, ukidanje svakog
sukoba, dolazak duha k sebi, ljubav, jest Bog. Stoga je Bog osobnost."

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



86 /136
Dakle: Bog je ljubav, ta ljubav je dolazak duha k sebi, stoga je Bog osobnost!

"Cesto se filozofski, pa ¢ak i religijski osporavalo kada je Bog obdaren
'kvalitetom' osobnosti; jer koncept osobnosti potjece iz zemaljskog podrucja i,
primijenjen na Boga, znaci humanizaciju. Ali to je veliki nesporazum.”

| tako dalje. Vidimo sto mogu posti¢i ljudi koji su ve¢ potpuno podlegli
onome §to bi se moglo nazvati nekoherentnosc¢u misli; jer to ¢e se prosiriti
kada se ljudi, u svojoj aroganciji, opiru ozivljenju svijeta misli kroz
apsorpciju znanosti duha.

Onu koju vam ipak zelim citirati takoder je prekrasna recenica. Kako bi
slusatelji ovog religioznog covjeka postali potpuno svjesni da im ne treba
nista osim njegovih predavanja, a zasigurno nista sto, poput one znanosti
koja ukazuje na duhovni zivot, on im kaze: "Stoga je glupo i besmisleno
ocekivati odgovor na pitanje o daljnjem zivotu nakon smrti od znanosti.
Odusevljeni ljudi koji su to cinili i jo§ uvijek ¢ine, nikada nisu shvatili sto
postaje znanost kada se bavi tim pitanjima, i Sto religija gubi kada trazi
sigurnost u znanosti."

Ovaj covjek postize ono §to sam vam pokazao. A istovremeno, ovaj covjek je
sposoban rec¢i ljudima: ovo je tako visoka filozofija, da bi izgubio svoje
dostojanstvo, kad bi priznao da i znanost ima nesto za re¢i o duhovnom
zivotu.

Ovo je pocetak svega sto tek dolazi, samo pocetak. | moramo to razmotriti,
bas kao i ono $§to je ovdje receno prije dva tjedna. Ali ¢covjek o kojem govorim,
ovaj covjek 'moze misliti'. Optuzio je Budu da zeli pomoci ljudima da
pobjegnu od egzistencije; optuzio je Platona da zeli pomoc¢i ljudima da
pobjegnu od materije; optuzio je misticizam da zeli pomoci ljudima da
pobjegnu od individualnosti, jer to bi unistilo osobnost, izvuklo bi ljude iz
njihovog fizickog tijela, u kojem, kako vjeruje nas religiozni ¢ovjek, moraju
ostati izmedu rodenja i smrti. Ove religije spasenja ne mogu biti valjane. Ali
Sto krs¢anska religija postize, po njegovom misljenju, kada njeguje istinsku
ljubav, naime, ono sto on naziva ljubavlju? Tu c¢&itamo rijeci: "Drugim
rijecima: u duhovnoj sferi zivota kraljevstva Bozjeg, svijest koja, unutar
empirijske sfere zivota, kvari sadrzaj slobode cak i nasih najboljih djela,
eliminira se iz moralne volje i djelovanja.”

Dakle, Platon zeli osloboditi ljude od materije, Buda od egzistencije,
misticizam od individualnosti, a nas religiozni covjek zeli ljude osloboditi od
svijesti kroz ljubav, kako bi mogli zivjeti svoje zivote bez svjesne svijesti u
kraljevstvu Bozjem. Takvim ljudima svakako donekle odgovara reci:
'‘Gospodin daje svome u snu'. To bi se ovom religioznom ¢ovjeku moglo ciniti
kao otkrivenje. Vidi se da covjek moze promatrati zivot, moze iz njega crpiti
iskustva. Ali da pati od nekoherentnog misljenja, moze se pokazati kada se

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



87/136

procitaju bolne recenice poput ovih. On se protivi tome da postane mistik jer
zeli prevladati individualnost, dok se unutar fizickog zivota zbog ogranicenja
mora stajati unutar prirode. Ne smijemo pogresno procijeniti zivotna
ogranicenja: 'Unutar zemaljskog zivota, ona se ne mogu i ne smiju odbaciti'.

Covjek sa zdravim razumom moze ovo reci; eto dokle je doslo nekoherentno
misljenje: "Unutar zemaljskog zivota ne mogu se i ne smiju odbaciti". Unutar
zemaljskog zivota ne mogu se i ne smiju odbaciti - to ne znaci nista drugo
nego: ne mozete i ne smijete letjeti na Mjesec! - Tako se ovdje spajaju 'moze’ i
'smije'! U takvim detaljima mora se prepoznati potpuna korumpiranost
takvog misljenja.

Ili covjek kaze, govoreci o unutarnjem zivotu: krsc¢anski zivot zeli ograniciti
samo na ono sto naziva kraljevstvom Bozjim. Priroda se ne smije shvacati na
duhovan nacin, jer je covjek smjesten unutar prirode, ne znajuci kako, i
trebao bi ostati u tom stanju: ne znajuci kako je smjesten unutar prirode.
Zato kaze: "Za Isusa, ovo je kraljevstvo Bozje, kada se iz njega uklone svi
simboli i slike."

Ono sto je Isus rekao o kraljevstvu Bozjem u znacajnim simbolima i slikama,
odbojno je religioznom covjeku; on to odbacuje. "Upravo taj najvisi svijet Isus
stavlja iznad moralnog poretka svijeta. O tom svijetu on neprestano govori;
ovdje ljudi mogu uci bez odricanja od svog odnosa prema prirodnom
poretku, ali i bez napustanja svoje pripadnosti moralnom svijetu. Ovdje se
sve preobrazava, ovdje prestaje sukob koji je nastao izmedu prirodnog i
moralnog svijeta. Rjesava se ljubavlju. Covjekov odnos prema prirodi je
nuznost koju ne moze promijeniti; nikakva moralna odluka ne moze pomaoci;
c¢ovjek mora uci u oblast prirode rodenjem - nikog se ne pita zeli li se roditi."

Dakle, religiozan covjek pomaze covjeku da shvati svijet. A zatim nastavlja
govoreci: "On" - ¢covjek - "sudbinski se rada u ovom svijetu pojava, snagom
mehanicke nuznosti, snagom vrhovne odredbe koju ne razumije."”

Ovo je krscéanstvo! Covjek se rada u fizickom svijetu "snagom mehanicke
nuzde, snagom vrhovne odredbe koju ne razumije." Za ovog covjeka,
mehanicka nuzda, strojna nuzda, isto je §to i 'snagom vrhovne odredbe'. To
danas svijetu govore oni koji se osjecaju pozvanima, i koji su od svijeta
pozvani, da ljudima donesu istinsko krscanstvo. | to ulazi u svijet na takav
nacin, da odmah u predgovoru mozemo procitati: "Sadrzaj ove male knjige
sastoji se od 12 govora koje sam odrzao prosle zime u...." - sada dolazi grad
koji necu imenovati - "pred publikom vecom od tisucu ljudi."

Nuzno je da svatko tko se ozbiljno zeli baviti znanosé¢u duha, usmjeri svoju
pozornost na ono Ssto uistinu zivi u nasem vremenu. Jer ako se povremeno
ozbiljno i intenzivno istice nuznost znanosti duha, to je zato sto oni koji su to
sposobni uciniti moraju postati svjesni, u ovom sadasnjem trenutku, kako je

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



887136

ta znanost duha zahtjev vremena i prirode duhovnog raspolozenja u taboru
iz kojeg dolaze suprotstavljeni glasovi.

Danas sam naveo jednu osobu - knjizica nije izricito usmjerena protiv nase
znanosti duha - kao primjer opce suvremene pojave. Znanost duha se u njoj
Nne spominje, jer je za covjeka, kojeg i osobno poznajem, nesto krajnje
beznacajno, nesto sto ne treba spominjati, nesto sto jednostavno rezonira u
opcem kontekstu misticizma, kao nesto sto se podrazumijeva. Ali ovdje
vidimo covjeka koji je vrlo poznat na svom podrucju, smatra se jednim od
vodecih autoriteta i koji, kada ga se ispita, u svom sustavu misljenja namece
ljudima takve gluposti koje tisuce i tisuce ljudi ne primjecuju, jer stvari ne
gledaju na pravi nacin.

Ali ne bismo trebali biti prozeti samo specificnim istinama o duhovnom
svijetu, trebali bismo biti prozeti i svijeS¢u o tome koliko je nuzno da zivo
znanje, zive rijeci, puste korijenje u razvoju c¢ovjecanstva. Jer uskoro ¢emo
shvatiti da je zastoj u socijalnoj sferi, u drugim aspektima zivota, u koje je
covjecanstvo uslo, takoder posljedica duhovnih pretpostavki, da je to karma,
posebno nepromisljenosti. Nepromisljenost je mnogo, mnogo sveobuhvatnija
u nasem vremenu nego sto se misli. A shvacanje zadatka znanosti duha na
ispravan nacin, ovisit ¢e o gledanju na svijet otvorenih ociju i o ulaganju
istinskog napora da se o njemu formira zdrav sud. Stoga je danas bilo
Nnuzno, ne samo da na prvom satu svojih prezentacija dam nesto izravno iz
sadrzaja znanosti duha, sto moze osvijetliti vazne zivotne kontekste, ve¢ sam
morao osvijetliti i protu sliku koja se pojavljuje kada se razmotri u sto se
znanost duha treba ukljuciti. Jer cete i dalje cuti mnoge, mnoge glasove
poput onog okarakteriziranog jucer, iz svih uvjerenja, bilo da su religiozna,
znanstvena ili druga, koja znanost duha smatraju apsurdnom, fantazijom, i
koji, unato¢ tome §to su medu najpoznatijim ljudima naseg vremena,
dokazivo ne mogu ni misliti, i koji tu nemogucnost misljenja prenose svijetu,
na Stetu i katastrofu ljudskog razvoja. Covjek ove stvari jednostavno treba
vidjeti u pravom svijetlu. | covjek je, u odredenom smislu, obvezan vidjeti ih
u pravom svijetlu, ako se istinski zeli povezati sa znanoscu duha, kako bi
ucinio sto moze, prema mjestu u zivotu na koji ga je karma postavila, da
znanosti duha dade odgovarajuce priznanje koje joj je istinski potrebno, ne
za nju samu, vec za razvoj covjecanstva. Da joj je to potrebno, postaje jasno
iz opisa takve protuslike. Doista, moglo bi se dati mnogo, mnogo takvih
opisa.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



89/136
Zivotna laz danasnjeg civiliziranog covjecanstva

St. Gallen, 26. listopada 1916.

Nasa literatura nam vec¢ pruza obilje detaljnog materijala iz kojeg mozemo
uciti o raznim cinjenicama koje znanost duha sada moze donijeti iz
nadosjetilnih svjetova, a nasi ogranci mogu raditi s tim materijalom. Stoga bi
bilo preporucljivo kada se osobno susretnemo, raspravljamo o tome kako bi
se taj materijal mogao odnositi prema nasem dusevnom zivotu, kako ga
mozemo uvesti u svoje zivote, kako se mi sami mozemo osvjeziti, uzdici i
ojacati kroz njega. Ukratko, bilo bi preporucljivo, da se u takvim prilikama
vise usredotocimo na pitanja naseg duhovnog pokreta, buduc¢i da se, po
samoj prirodi stvari, osobno mozemo susresti samo rijetko.

Mnogi od vas c¢e primijetiti da ¢ak i danas, dok istrazujete znanost duha ili
antropozofiju, jo§ uvijek nailazite na brojne poteskoce. Nije li istina da se
¢ovjek u pocetku nalazi u znanosti duha kroz potrebe svoje duse, ¢injenicom
da dusa mora postavljati pitanja o najvaznijim zagonetkama zivota? Covjek
se u znanosti duha nalazi posebno kada razmatra suvremeni zivot sa svime
Sto on moze ponuditi, i vidi koliko malo razli¢iti duhovni smjerovi, bili oni
religijski ili znanstveni, mogu pruziti istinski zadovoljavajuce odgovore na
velike zagonetke zivota u dubljem smislu. A onda, kada se netko nade u
ovom duhovno znanstvenom pokretu kroz svoju zed za znanjem, kroz svoju
¢eznju za znanjem, kada netko neko vrijeme uroni u ono §to je do sada
steceno iz duhovnih svjetova, tada se cesto javljaju poteskoce, poteskoce
najrazlicitijih vrsta. Za svakoga su razlicite, pa ih nije lako opisati u nekoliko
rijeci. Nasi prijatelji cesto kazu: pronalaskom puta u znanost duha, doista
sam stekao nesto izvanredno vrijedno, nesto znacajno za zivot; ali me to na
odredeni nacin i izoliralo, otrgnulo od pogleda, od zajednice drugih ljudi; u
odredenom smislu, to mi je i otezalo zivot. Oni koji su, upravo u svojim
duhovnim teznjama, prirodno ovisni 0 mnijenju vanjskog svijeta, to osjecaju
posebno snazno. To zaista rada najrazlicitije poteskoce.

Kod drugih prijatelja, nakon sto su neko vrijeme uronili u znanost duha,
javlja se nesto, moglo bi se reci, poput tjeskobe, nesto sto ih cini
tjeskobnima, zabrinutima zbog svakakvih pitanja: kako se nositi sa zivotom i
tako dalje. Mnogi od vas su si sigurno morali postaviti slicha pitanja. Takva
pitanja su cesto pitanja osjecaja i senzacija. S takvim poteskocama u zivotu
duse, zelio bih zapoceti danasnja promisljanja.

Prave veze izmedu tih razlicitin osjecaja, koji mogu biti razliciti za svakog
pojedinca, stvarne veze, ponekad nisu u potpunosti shvacene. Uvijek treba
imati na umu: danas, kao ljudi koji se osjecaju privuceni antropozofskim
istinama, mi smo jos§ uvijek vrlo mala skupina. Usred smo borbe za zivot,

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



90/ 136

koja se vodi izvan nasih krugova sredstvima koja se ostro razlikuju od nasih.
| svatko tko barem malo razmisli o svemu sto antropozofija zeli biti za zivot,
moci c¢e primijetiti koliko se ciljevi misljenja, osjecanja i htijenja, pod
utjecajem antropozofskih ideja, u temelju razlikuju od ciljeva koje si danas
postavlja velika vecina covjecanstva. A buduci da su misli i osjecaji stvarne
¢injenice, moramo prepoznati da nasa mala skupina, odnosno svaki od nas
pojedinacno, stoji unutar jos uvijek relativno male moc¢i u usporedbi s -
moglo bi se cak reci, u vecini slucajeva, potpuno suprotnim - mislima,
senzacijama i osjecajima ostatka covjecanstva. Cak i ako zivotne teskoce
koje nam se javljaju poprimaju najrazlicitije oblike i ne otkrivaju odmah da
Su povezane s onim Sto sam upravo opisao, one su ipak s tim povezane; i
moramo pokusati dovesti pred nase duse, kako se mozemo nositi s takvim
teskocama, s teskocama koje nastaju upravo zato §to se vjerno i predano
drzimo cilja antropozofije, ali time dolazimo u sukob s ostatkom svijeta.

Kao sto sam rekao, stvari postaju nejasne i ne pokazuju uvijek svoje pravo
lice. Ono §to moramo unijeti u svoje duse, kao neku vrstu lijeka, kako bismo
pronasli sve vec¢i unutarnji sklad, unato¢ proturjec¢jima vanjskog svijeta, kroz
koje moramo ojacati dusu kako bi se mogla nositi s tjeskobom i neskladom
koji se cesto javlja u njoj, jest jasan, ispravan pogled na odnos izmedu onih
koji ispovijedaju antropozofiju ili su za nju zainteresirani i ostatka
covjecanstva. Jasno, ostro promisljanje o ovom pitanju, prociséava nasu
dusu kako bismo mogli ostati jaki ¢ak i kada nas tlace vanjske, proturjecne
sile. Ako se stvar promatra iz uske perspektive, moglo bi se reci: kakva mi je
korist od toga ako mi je zaista jasno sto odvaja antropozofiju os ostatka
svijeta? Moje zivotne okolnosti se nece promijeniti kao rezultat toga! Takvo
razmisljanje bila bi pogreska; jer se zivotne okolnosti mozda nece promijeniti
preko noci kroz jasne misli, pronicljive misli, ali snaga koju dobivamo kroz
takve jasne misli u smjeru Kkoji je upravo naznacen, te jasne misli, postupno
nas jacaju do te mjere da zapravo mijenjaju nase zivotne okolnosti. Samo,
ponekad jos ne nalazimo mogucnost da razvijemo doista jasne, ostre i stoga
snazne misli u tom smjeru.

Sto se tice onoga sto zelimo postici kroz znanost duha ili antropozofiju, i sto
zelimo postic¢i ne samo za sebe vec i za svijet - i to moramo imati pred dusom
kao jednu od onih jasnih misli - suvremeno ¢ovjecanstvo zivi unutar strasne,
viSe-manje svjesne ili nesvjesne lazi, a ucinak te lazi unutar civiliziranog
¢covjecanstva je monstruozan. To zapravo govori nesto vrlo znacajno, i tu
tocku zelimo malo pojasniti.

Tesko je, kao misleca osoba s potpuno zdravim razumom, promatrati ono sto
danas postoji kao opca kultura u takozvanom civiliziranom svijetu, a da se
ne shvati da toj kulturi mnogo toga nedostaje, da joj prije svega, nedostaje
zivotnih impulsa. Pa pak, ta kultura sadrzi mnogo dalekoseznih ideala. Cega
sve nema u nase vrijeme u smislu ideala, kako ih ljudi nazivaju, u koje svrhe

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



91/136

se osnivaju klubovi i udruge koje stvaraju programe kroz koje se ti ideali
trebaju izraziti! Sve je to nevjerojatno dobronamjerno, smisljeno na takav
nacin da se moze reci: oni ljudi koji se okupljaju u manja ili veca udruzenja,
iz svih krugova i razina zivota, pod utjecajem ovih ili onih ideala, sa svog
gledista, zele dobre stvari, i stav tih ljudi u potpunosti treba postovati. Ali ti
ljudi uglavhom zive pod ogranicavajucim utjecajem nekih ogranicenja, Koji
proizlazi iz nesvjesne plasljivosti, nesvjesnog duhovnog kukavicluka, upravo
u vezi s najvaznijom stvari koja je covjecanstvu danas potrebna. Mi kazemo:
jest najvaznije! Ono §to covjecanstvu danas treba jest duhovno znanje i
uvodenje odredenih duhovnih uvida u nase zivote.

To je bilo veliko pitanje, posebno tijekom 19. stoljeca. Znate da postoje
duhovni zakoni, zakoni o duhovnim svjetovima. Odredeni ljudi su oduvijek
znali za to, i naravno, c¢ak i tijekom 19. stoljeca, kada se znanost duha jos
nije pojavila u obliku u kojem se sada pojavljuje, postojala su takozvana
okultna drustva, vise-manje dostojna imena, koja su nastojala njegovati
okultne istine, duhovne istine, na razlicite nacine, a koja su takoder
posjedovala odredeni uvid u to sto duhovne istine znace za svijet. Pa, upravo
sredinom 18. stoljeca, dogodila se kriza u vezi s najdubljim impulsima
modernog ljudskog razvoja. Ta se kriza posebno sastojala od uspona
materijalizma u svim podruc¢jima, u podruc¢ju znanja, u podrucju zivota.
Materijalizam je dosegao vrhunac. Znamo da su se pojavili brojni ljudi koji
su zeljeli osnovati sveobuhvatan svjetonazor utemeljen na znanstvenom
materijalizmu. Ali taj teorijski materijalizam ne bi bio najrazorniji aspekt;
naprotiv, prakticni materijalizam, materijalizam koji prozima eticki i
drustveni zivot, te religiozni osjecaj ljudi, doveo je covjecanstvo do Kkrize
tijekom 19. stoljeca. | oni koji su jo§ uvijek nesto znali o spomenutim
okultnim drustvima, vise-manje dostojnim tog imena, stoga su, posebno od
sredine 19. stoljeca nadalje, svoju pozornost usmijerili na to kako izlijeciti
neobuzdani materijalizam. U odredenim krugovima, oni koji su posjedovali
duhovno znanstveni uvid - samo jos ne onaj koji jedini moze biti ucinkovit i
kojem se tezi u obliku u kojem mi, u svoj skromnosti, tezimo - oni koji su

posjedovali drevni ili inace anakroni duhovno znanstveni uvid u razvoj
covjecanstva, pitali su se: kako da izlijecimo ono sto se kroz moderni
materijalizam nadvilo nad covjecanstvom? - | rekli su sebi: to mozemo

ispraviti pruzajuci ljudima dokaz da, bas kao sto postoje osjetilne ¢injenice u
nasem okruzenju, tako postoje i duhovne cinjenice i duhovni entiteti u
nasem okruzenju. - Ali, rekao bih, ljudi su bili navikli samo na
eksperimentalno misljenje, i na vanjsko iskustvo i percepciju. | tako ti ljudi s
duhovno znanstvenim uvidima, koji su imali spomenute brige, nisu znali
drugo rjesenje nego dokazati postojanje duhovnog svijeta, na isti nacin na
koji se dokazuju prirodni procesi vanjskog osjetilnog svijeta. | tako je
isprobano sve moguce. | vidimo pokrete koji se pojavljuju tijekom 19.
stoljeca s ciljem uvjeravanja ljudi u postojanje duhovnog svijeta. Najgrublji

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



92/136

od ovih pokreta je, rekao bih, spiritualisticki pokret. Dok se znanstvenici
danas bore da shvate relativho transparentne metode nase znanosti duha,
uistinu briljantni znanstvenici 19. stoljeca ozbiljno su se bavili spiritizmom.

Pa, spiritizam ima osobitost da bi trebao djelovati izvana, kroz nesto sto se,
takoreci, moze predstaviti vanjskim osjetilima, poput kemijskog ili fizikalnog
eksperimenta. U velikoj mjeri, ova metoda, koja od znanosti duha nastoji
napraviti prirodnu znanost, vec¢ je danas bankrotirala - u velikoj mjeri, rekao
bih - i postajat ¢e sve jasnije da mora bankrotirati, jer, naravno, ne moze se
pustiti ljudima da duh dohvate rukama, figurativho receno. Stoga je mnogo
toga Sto je ucinjeno kroz svakakve tajanstvene makinacije odredenih
takozvanih okultnih drustava tijekom 19. stoljeca i do danas, diskreditiralo
duhovno znanstvena istrazivanja umjesto da ih podrzi. | stoga vidimo da se,
posebno medu ljudima najboljih namjera koji posjeduju uvid, posebno u
socijalnim pitanjima, ali i u drugim aspektima prakti¢cnog zivota, mnogo toga
mora dogoditi, od sadasnjosti nadalje i u buduc¢nosti. Vidimo da su ljudi koji
to razumiju, zapravo pomalo Sokirani, kada se kaze da najvazniji impulsi
koje nase vrijeme i bliska buduc¢nost trebaju, moraju doci iz istinskog
duhovnog znanja, iz uvida da su stvarne duhovne sile i duhovni entiteti u
ljudskom okruzenju, poput osjetilnih ¢injenica i osjetilnih entiteta. Oni Kkoji
imaju dobre namjere u vezi s napretkom covjecanstva istinski su sokirani.
Dozvolite mi da prvo navedem primjer. Mnogo toga mozemo nauciti iz takvih
primjera, koji se bave sveobuhvatnim pojavama zivota. Ako svoju pozornost
usmjerimo na veliki primjer, onda nam taj veliki primjer jasno pokazuje s
¢ime se mi, svaki od nas, susrecemo u malom opsegu svaki dan.

Uistinu vazan covjek, koji je istinski imao dobre namjere za socijalni
napredak covjecanstva, ubijen je u Parizu dan prije izbijanja ovog nesretnog
svjetskog rata: Jaurés. Jaures je zasigurno bio jedna od najiskrenijih osoba
naseg vremena, posebno u pogledu socijalnih teznji, a bio je i jedan od onih
koji su, sa svom pronicljivo§cu, nastojali steci uvid u trenutne zivotne uvjete
I razloge zasto oni sve vise postaju apsurdni, vodeci sve vise do osiromasenja
I bijede ljudi i u duhovnoj i u materijalnoj sferi. | trudio se svom snagom
pronaci ideje i misli koje je zelio prenijeti ljudima, kako bi se zajednickim
naporom donekle rijesila velika zivotna pitanja danasnjice. Mnogo se moze
nauciti upravo od takvih licnosti kao sto je Jaurés, a najvise se nauci kada
se razmotre nedostaci koji se posebno u danasnje vrijeme moraju vidjeti iz
duhovno znanstvene perspektive, i o kojima treba jasno razmisljati, ne kod
malih, nego kod velikih osobnosti, kod kojih se prije svega mozemo uvjeriti u
njihove ciste umove i njihovu iskrenu teznju za znanjem, kao i u odredenu
sposobnost uvida. Covjek dobiva daleko vise ako nedostatke naseg vremena
ispita kod ljudi koje postuje i visoko cijeni nego pokusavajuci ih ispitati kroz
ljude koje manje postuje, jer im se ne moze pripisati dobrohotna i dobra
narav u najvisem smislu. Za takve ljude, koji su sve sto su imali u mislima,
osjecajima i volji, posvetili sluzenju covjecanstvu, sluzenju u podizanju

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



93/136

¢ovjecanstva na visu socijalnu razinu, za takve ljude poput Jauresa - a on
zaista nije iznimka, vidimo najbolje ljude naseg vremena kako dozivljavaju
ove nedostatke - za takve ljude postaje zaista tesko govoriti o stvarima poput
nase znanosti duha. | upravo bi ti vrlo daroviti ljudi mogli posti¢i za
¢ovjecanstvo ono sto zele postici, ako bi samo mogli rec¢i: sve sto mogu
posti¢i svojim uobicajenim misaonim i znanstvenim sredstvima, pruza mi
samo impulse koji su preslabi da bi istinski shvatio zivot; moram prepoznati
da svi ti impulsi, koje na svom zivotnom putu zelim pruziti covjecanstvu,
stoje bez temelja. Prvo moram za sebe stvoriti temelj, moram prodrijeti,
moram prozeti ono u §to sam prije vjerovao, dubljim temeljem Kkoji pruza
znanost duha. Moram priznati duhovne ¢injenice, stvarne duhovne ¢injenice.

Vidite, netko tko ne priznaje takve duhovne cinjenice i tko razmislja o
svakakvim stvarima i stvara ideale o tome kako danas promovirati ljudski
napredak, poput je nekog tko pred sobom ima vrt s mnogim biljkama koje
pocinju pokazivati znakove umiranja, i on radi ovo, radi ono, radi mnogo
stvari i cijelo vrijeme se trudi - ali ne postize nista. Da, jedna biljka
napreduje malo bolje, druga gore, ali opcenito, biljke se ne oporavljaju. Zasto
se ne oporavljaju? Zato sto je neka bolest mozda uhvatila korijenje, koje on
ne ispituje. Upravo je to slucaj sa socijalnim teznjama ljudi poput Jauresa.
Ulazu ogromne napore, takoder cine izvrsne stvari na povrsini, ali ne prodiru
do korijena, jer u samoj srzi suvremenog zivota covjeka, nedostaje
prepoznavanje istinskog duhovnog svijeta. | bez obzira na to koliko naizgled
dobro utemeljenih socijalnih uvida netko predlozi, oni nece donijeti stvarne
plodove za ljude ako ih ne potkrijepe uvidi koji mogu doc¢i samo iz znanosti
duha. Stoga ce istinski napredak za suvremeno covjecanstvo biti moguc,
samo ako se znanost duha moze prepoznati u mjeri u kojoj je to upravo
najvazniji dio znanosti duha za nase vrijeme: prepoznavanje stvarnih
duhovnih bi¢a i duhovnih sila, da to kod ljudi vise ne nailazi na poteskoce,
posebno za najbolje od ljudi. Jednostavno jasno uoc¢imo da najbolji od ljudi,
oni dobrih namjera, imaju poteskoca upravo s najvaznijom stvari:
prepoznavanjem duhovnog svijeta kao takvog.

U Zurichu sam skrenuo pozornost na jednu tocku koja to posebno jasno
ilustrira. Postoji covjek koji je vrlo blagonaklono govorio o nasoj znanosti
duha, pa cak i dao tiskati svoje primjedbe, covjek koji je, pred vrlo
obrazovanom publikom, jednom skupio hrabrost da ono S§to zivi u nasem
duhovnom pokretu vise ne smatra pukom gluposcu. Ali taj covjek ne moze a
da ne stane prije najvaznije stvari: prepoznavanja duhovnog svijeta. Sto on
kaze? "Moramo ga [ovaj duhovni pokret], barem u krugu okupljenom oko
Steinera, nastojati shvatiti kao religijski pokret medu nasim suvremenicima,
cak i ako nije izvorne, ve¢ samo sinkretisticke prirode, ali ipak usmjeren
prema temelju sveg zivota. Mozemo ga prosuditi kao pokret usmjeren na
zadovoljavanje nadosjetilnih  interesa covjecanstva, a time i Kkao
transcendiranje realizma koji se drzi osjetilnog; u njemu mozemo prepoznati,

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



94 /136

prije svega, pokret koji usmjerava ljude na promisljanje o moralnim
problemima s kojima se suocavaju i koji cilja na rad prema unutarnjem
preporodu temeljen na pedantnoj paznji prema samoobrazovanju; treba
samo procitati Steinerovu knjigu 'Uvod u teozofiju' da bi se shvatila
ozbiljnost s kojom su ljudi ovdje usmjereni na rad svog moralnog proc¢iscenja
I samousavrsavanja.”

Ne c¢itam vam ove rijeci iz nekog hira, ve¢ zato §to zaista zelimo jasnim
pogledom vidjeti kako se vanjski svijet odnosi prema nasim nastojanjima.
Vidimo da je ovo dobrocudan covjek koji nas§ pokret doista smatra
sinkretickim, jer mu je, prije svega, nepoznat, i ne zna kako je to potpuno
novi pokret jednostavno zato jer se temelji na necemu novom u svijetu: na
novom smjeru prirodne znanosti, koja je njegov temelj. On ne moze dati
nikakve informacije o tome jer to ne razumije; ali ima dobrocudan stav
prema nasem pokretu. | ako se sada pusti da cijelo ovo predavanje koje je
odrzao - 'Svijet misli obrazovanih' - djeluje na vas, vidi se: ¢ovjek razmislja o
nuznosti duhovnog obrazovanja covjecanstva u nasem vremenu, i U nasem
pokretu vidi jedan od pokusaja promicanja toga. Ali onda kaze, i to
karakteristicno: "Nadalje, u svojoj Spekulaciji usmjerenoj prema
nadosjetilnom, to je reakcija protiv materijalizma; medutim, time lako gubi
uporiste u stvarnosti i zaokuplja se hipotezama" - vjeruje da su pravi
duhovni uvidi hipoteza, a ne uvidi - "u vidovitim fantazijama, u carstvu
snova, tako da vise ne zadrzava dovoljnu snagu za stvarnost individualnog i
socijalnog zivota."

Vidite, iako tako dobronamjerno sudi da kasnije kaze: "Ali ipak, zelimo i
moramo registrirati Teozofiju kao korektivnu pojavu u sadasnjem
obrazovnom procesu”, on se osjeca prisiljenim odmah zaustaviti pred svime
bez cega se nas pokret ne moze zamisliti, pred onim §to uvodimo odmah na
pocetku: nadosjetilnim cinjenicama; jer bez da covjek stekne vezu s
nadosjetilnim c¢injenicama, covjecanstvo se ne moze izvuci iz slijepe ulice u
koju danas tezi. Ali ¢ak i dobronamjerni ljudi vjeruju da - dok nas pokret
upravo trazi ¢vrsto tlo pod nogama, bez kojeg svi drugi socijalni ideali vise u
zraku - ovaj pokret vodi u carstvo snova, da vise "ne zadrzava dovoljnu
snagu” upravo u pogledu organizacije socijalnog zivota. Kao §to sam rekao,
ovo nije zloba rodena iz nepovjerenja, ve¢ nepovjerenje rodeno iz nesvjesne
plasljivosti, nesvjesnog kukavicluka pred prepoznavanjem duhovnih
¢injenica. Ovo je jasan nedostatak uvida, ili bolje receno, jasno je da je to
nedostatak uvida u ono §to znanost duha moze doprinijeti u smislu pruzanja
temelja za socijalna nastojanja.

| tako se, naravno, ljudi poput Jauresa danas nalaze u situaciji u kojoj ne
mogu prepoznati, na temelju misli koje su upili iz svog odgoja, od svih svojih
suvremenika, da sve sto se dogada fizicki ovisi o duhovnim svjetovima, i da
covjek, u sferi u kojoj je pozvan intervenirati u zivotu - naprimjer, takoder i u

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



95/136

odnosu na socijalni zivot - moze pravilno intervenirati samo ako mu je to
omoguceno poznavanjem duhovnih zakona kojima se duhovni svijet moze
unijeti u fizicki. | ¢injenica da su takvi ljudi suoceni s ovom nemogucnoscu,
da je to uistinu rasirena pojava medu najboljim ljudima naseg vremena,
donosi znacajne, doduse nesvjesne, ali ne manje znacajne, lazi u nase doba.
Te se lazi mogu presresti gotovo bilo gdje.

Razmotrimo slucaj Jauresa, jer je to tipican primjer. Pred ostatkom
covjecanstva stajao je covjek Kkoji je, koristeci sva sredstva socijalne
spoznaje, nastojao poboljsati ono Sto je prepoznao da bi moglo, ako se
ispravno shvati, odvesti ljude samo u slijepu ulicu. Ispred ostatka svijeta
stajao je covjek koji se, kako bi stekao potrebne uvide na ovom podrucju,
istinski upoznao sa svim povijesnim ¢injenicama, koji je proucavao povijest
proslih vremena i nastojao nauciti iz tih ¢injenica ranijih vremena, sto se
moze uciniti u sadasnjosti kako bi se izbjegle pogreske koje su se pokazale
ocitim pogreskama u ranijim socijalnim eksperimentima covjecanstva. U
svim svojim naporima, Jaures, kao i drugi, suocava se S nemogucnoscu
istinskog prepoznavanja duhovnog svijeta, istinskog prepoznavanja da kroz
ljudska bica kontinuirane struje duhovnog zivota teku iz duhovnog svijeta
prema dolje u ovaj svijet. Jedan od prekrasnih eseja koji je Jaures napisao,
bavi se odnosom izmedu socijalizma i patriotizma u smislu Jauresa. U
njemu Jaures pokusava pokazati kako povijesni dogadaji utjecu na ljudsku
evoluciju, kako djeluju u ljudskoj evoluciji. Nakon §to je iznio razne
cimbenike koji su djelovali u Rimskom carstvu kako bi razumio sto bi u
sadasnjosti trebalo imati utjecaja, nakon sto je pokazao sto je djelovalo u
starogrckom svijetu kako bi shvatio sto bi se trebalo manifestirati u drugim
vremenima, nakon §to je pokazao razne stvari s iznimnom zeljom za
znanjem, pise i poglavlje o0 modernom dobu. Znacajno poglavlje u knjizi
Jauresa je ono koje se bavi proletarijatom i patriotizmom, te je zanimljivo
ispitati ovo kratko poglavlje kako bismo vidjeli sto se zapravo dogada u
dusama najboljih ljudi oko nas danas.

U ovom poglavlju, Jaures se bavi time da pokaze da u modernom napretku,
nije glavno vlasnistvo nad zemljom, ve¢ industrija i tako dalje, ali ne¢emo se
upustati u ta pitanja; vazno je da je ovdje prisiljen ukazati na lik Ivane
Orleanske, Djevice Orleanske. Sada zamislite covjeka koji u potpunosti zivi u
suvremenim idejama, pokazujucéi na Djevu Orleansku, lik, o kojem svatko
tko poznaje modernu povijest zna - svatko tko objektivho prepoznaje
¢injenice morat ce to priznati - da bi karta Europe danas jednostavno bila
potpuno drugacija da se ona nije umijesala. Jaures, naravno, to takoder
prepoznaje. On kaze: Bila je jednostavna seoska djevojka koja je vidjela bol i
teskoce seljaka oko sebe, ali za koju su sve te nevolje predstavljale samo
blizak primjer uzvisene i vece patnje koju su podnijeli opljackano kraljevstvo
I okupirana nacija. U njezinoj dusi i u njezinim mislima, nijedno mjesto,
nijedan zemljisni posjed ne igra ulogu; ona gleda dalje od polja Lorraine.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



96/ 136

Njezino seljacko srce vece je od sveg seljastva. Ono kuca za dalekim, dobrim
gradovima koje je okruzio stranac. Zivot na poljima ne znac¢i nuzno biti
zaokupljen pitanjima tla. U buci i vrevi gradova, lvanin san bi sigurno bio
manje slobodan, manje smion i manje sveobuhvatan. Samoca je Sstitila
smjelost njezine misli, a veliku patriotsku zajednicu dozivljavala je mnogo
zivlje, buduc¢i da je njezina masta, bez zbunjenosti, mogla ispuniti tihi
horizont s boli i nadom koja je nadolazila. Nije je ispunjavao duh seljacke
pobune; htjela je osloboditi veliku Francusku, da je kasnije posveti
bogosluzju, krsc¢anstvu i pravdi. Njezin cilj ¢inio se tako uzvisenim i Bogu
ugodnim, da je, kako bi ga postigla, kasnije pronasla hrabrost suprotstaviti
se cak i Crkvi i pozvati se na otkrivenje koje je stajalo daleko iznad svakog
drugog otkrivenja."

Ovdje vidimo covjeka koji je, buduéi da je uronjen u suvremeno
materijalisticko razmisljanje, osuden razmisljati samo na temelju
materijalistickih nacela, da tako kazem. Ali koji je, buduc¢i da zeli biti
povijesno iskren, prisiljen ukazati na ovo izvanredno ukazanje Djevice
Orleanske i shvatiti ga tako ozbiljno, kao §to prepoznajemo iz njegovih rijeci.
Dakle, pred Jauresom stoji cijeli povijesni znacaj lvane Orleanske. Ali sada
se pitamo: §to uostalom moze - mozda je to pretjerano za Jauresa, ali je
mozda i za mnoge druge koji djeluju u duhu Jauresa - sto Ivana Orleanska
moze biti, za takvu osobu, koja zivi unutar takvog socijalnog pogleda kao
Jaures, osim nekoga tko je, kroz odredeni religijski zanos, kojem se ne bi
trebalo teziti ako se zeli ostati racionalna osoba, dosao do impulsa, do kojih
je vec dosla? Sigurno, ti ljudi nece prepoznati ono sto nam mora biti jasno iz
znanosti duha: da su u vremenu kada se duhovno znanje koje danas imamo
jos nije moglo steci, struje duhovnog zivota iz duhovnih svjetova tekle, vise-
manje nesvjesno, kroz takve licnosti poput Djevice Orleanske, da je ona bila
medij, ne za ljude, kako se mediji ¢esto zloupotrebljavaju u moderno doba,
vec¢ za bozansko duhovne svjetove koji su htjeli utjecati na zemaljski fizicki
svijet. Da je ono sto je dolazilo od Djevice Orleanske bilo vrijednije od onoga
Sto su drugi bili voljni i sposobni komunicirati, na temelju svojih ljudskih
uvida, moralo se priznati. Da je kroz ovu lvanu Orleansku govorio duhovni
svijet, takvi ljudi prirodno nisu mogli priznati. Pa ipak, kada govore o
stvarnim cinjenicama, kada govore o ljudima poput Djevice Orleanske,
moraju ih ¢ak i priznati; stoga joj moraju pripisati sve sto se dogada - samo
promislite o ovome: S§to se dogada - osobama c¢iji duhovni zivot ne
prepoznaju, ¢iji duhovni zivot sigurno ne bi htjeli slijediti.

To je, cak i ako netko danas odbija to priznati - ¢ovjek moze i zatvoriti oci
pred tom cinjenicom - to nije nista drugo nego najdublja zivotna laz. Ovo je
prava zivotna laz, i njome vam opisujem samo jedan slucaj te zivotne lazi
koja pulsira nasim socijalnim zivotom danas, a koja je posljedica c¢injenica
da ljudi ne priznaju sto je stvarno, Sto je najstvarnije, ve¢ su to prisiljeni
smatrati ¢injenicom zbog onoga sto je donio nedavni duhovni razvoj. Lazi su

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



97/136

takoder cinjenice i imaju ucinak u skladu s tim. Cak i ako su to potpuno
dobronamijerni, ozbiljno stremeci i vazni ljudi poput Jauresa - buduci da su
okolnostima svog vremena vezani za takvu zivotnu laz, ono sto iz njih
proizlazi ipak ne moze imati oslobadajuci ucinak na ljude.

Da, stojimo unutar zivotne cinjenice kojoj moramo dopustiti da jasno i
razlucivo, duboko djeluje na nase duse. Moramo imati hrabrosti da s jasnim
uvidom pogledamo takve zivotne lazi i iz tog jasnog uvida moramo pronaci
snagu da se odrzimo suoceni sa svime §to struji sa svih strana, a ipak, s
jedne ili druge strane, ponekad potjece iz te lazi, vrlo prikrivene i skrivene.
Kakav pravi unutarnji uvid u medusobne odnose ljudskog zivota mogu
zapravo steci ljudi koji su uhvaceni u takvu laz? Moraju u sebi pomisliti: ah,
evo dolaze ti c¢udni likovi koji tvrde da imaju veze s duhovnim svjetovima
popu Ivane Orleanske, pa im se ¢ak mora pripisati i povijesni znacaj; ali
sigurno se ovo ne smije predstavljati kao primjer koji treba slijediti, kako bi
se duhovne sile nekako uvukle u fizicki svijet! - Mnogo ¢e vode jo§ proci niz
Rajnu prije nego sto Siri krugovi ljudi shvate i priznaju cijelu ozbiljnu
¢injenicu o kojoj smo upravo govorili. Danas su ¢ak i prirodoslovci usvojili
stav koji su nekoc¢ usvojili teolozi, prema Djevi Orleanskoj. Jer ono na S§to
Jaures konacno skrece pozornost, dio je duboke tragedije ovog ukazanja
Djeve Orleanske u to vrijeme. Teolozi su u to vrijeme rekli: ono §to ona daje
kao svoje duhovne uvide u svijet, ne slaze se s onim §to znamo kroz nasu
teologiju! - U to vrijeme, u oblasti teologije, to je proizaslo iz istog duha kojim
sada govore znanstveni umovi, nakon relativho kraceg razdoblja nego sto je
to bio slucaj s teologijom. Djeva Orleanska odgovorila je onima koji su je
prosudivali iz teoloske perspektive i koji su rekli da svoja ¢uda i svoju misiju
mora opravdati Svetim knjigama: viSe je napisano u Bozjoj knjizi nego u
svim vasim knjigama. - To je povijesna izreka. Ali to je takoder izreka koja i
danas vrijedi. Jer, s gledista znanosti duha, mogu se pobiti svi prigovori, i
teoloski i znanstveni: u knjizi duhovnih svjetova napisano je vise nego §to
protivnici mogu sanjati. - A Jaures ovim rijecima dodaje: "Divna izreka, koja
u odredenom smislu stoji u suprotnosti sa seljackom dusom, cija je vjera
prije svega ukorijenjena u tradiciji. Koliko je sve to daleko od tupog,
uskogrudnog i ogranicenog patriotizma zemljoposjednika! Ali lvana cuje
glasove svog srca dok gleda prema blistavim i blagim visinama neba."”

Da, prepoznavanje toga svakako dobro zvuci iz usta nasih suvremenika; ali
Sto je na jeziku c¢ak i najboljih nasih suvremenika? Prepoznavanje necega sto
oni vise-manje smatraju fikcijom, fikcijom koja zivot moze uciniti vise ili
manje lijepim, ali kojoj ne priznaju nikakvu stvarnost. A to je laz zivota.

Dakle, vidimo da nam je potrebna jasnoc¢a o postojanju ove zivotne lazi. S
Nnjenim ucincima suoceni smo posvuda, svugdje, i danas sprjecavaju znanost

duha da stekne utjecaj koji bi zaista trebala imati. Ali sve vise ljudi morat ce
ne samo steci teorijske uvide u znanost duha, vec¢ i pronaci unutarnju snagu

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



987136

da znanost duha uvedu u pojedinacne posljedice zivota. To bi se moglo
pokazati u najrazlicitijim podrucjima zivota. | opet, moglo bi se rec¢i da su
ovdje prikrivene prave cinjenice. Jer ocito se moze prigovoriti svemu Sto se
govori 0 znanosti duha. Uzmimo podrucje zivota koje je, moglo bi se reci,
ljudima najlakse cijeniti, iz jednostavnog razloga sto je povezano, sto je usko
povezano s vanjskim iscjeljivanjem. Vidite, znanost duha mogla bi imati
izuzetno blagotvoran uc¢inak kada bi ljudi bili spremni dopustiti da
medicinski fakulteti, medicina i farmakologija, budu donekle pod utjecajem
ove znanosti duha. Jer, sve vise i vise, moderni znanstveni razvoj doveo je do
toga da sama medicina poprima materijalisticki karakter. Svakako, taj
materijalisticki karakter donio je i vrlo korisne stvari, i treba samo ukazati
na izvanredno veliki napredak na polju kirurgije, da bi se pronaslo
opravdanje za stalno ponavljanje, onoga sto i ja kazem: da se treba diviti
nedavnom napretku u prirodnim znanostima. Ali postoje i drugi, ne manje
vazni aspekti medicinskog znanja i medicinske vjestine, koji enormno pate
od materijalistickog trenda, i koji u buducé¢nosti mogu napredovati samo
uvodenjem duhovno znanstvenog znanja u relevantna istrazivanja.

Kroz takvo duhovno znanstveno znanje, bit ¢e prepoznate veze u ljudskom
organizmu za koje suvremena znanost zna samo detalje. Svakako, takve
stvari c¢esto instinktivho osjecaju pronicljivi istrazivaci; ali to sprjecava
dovoljno brz napredak, i moglo bi se rec¢i: kad ne bi prevladavalo takvo
fanaticno odbacivanje svega duhovno znanstvenog, posebno na medicinskom
podrucju, i kad se medicina ne bi trudila da je relevantne vlasti i viade
monopoliziraju kao silu, mogla bi se posti¢i ogromna postignuc¢a na dobrobit
covjecanstva. Mozete reci: pa, nista ne sprjecava duhovnog istrazivaca da
ostvari ovaj napredak! - To je samo maskiranje stvari, jer jednostavno nije
istina. Materijalizam Kkoji danas prevladava zapravo sprjecava duhovno
istrazivanje da intervenira. Jer potpuno je pogresno vjerovanje da duhovni
istrazivac koji danas prozre stvari moze u svakom slucaju pomoci pojedincu.
U tome ga ometa vanjski materijalizam medicine i bit ¢e sve vise ometan ako
se materijalizam u medicini nastavi dulje vrijeme. U medicini, ne moze se
reci duhovnom istrazivacu: 'Evo Rodesa, evo plesi' - jer mu noge nisu
slobodne za ples. Svakako se ulazu pohvalni napori kako bi se pobunili
protiv materijalizma u medicini; ali svi ti napori nisu adekvatni jer im, prije
svega, nedostaje uvid da nije stvar samo suprotstaviti se materijalistickoj
medicini, vec¢ da se, prije svega, mora raditi s onim sto je moderna medicina
stekla - ali u duhovno znanstvenom smislu - naime, alatima koji su izvana
potrebni na ovom podrucju. Ali ljudi bi bili zapanjeni onim sto bi se pojavilo
kada bi se duhovno znanstvena perspektiva uvela u klinike i sobe za
disekciju danas, i kada bi se duhovno znanstvena perspektiva uvela u ostale
resurse i alate medicinske struke. Ali takoder i napori moraju biti usmjereni
u tom smjeru. Napori se ne smiju usmjeriti na zanemarivanje
materijalisticke medicine, ve¢ na uvodenje znanosti duha u ovu

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



99/136

materijalisticku praksu. A prije toga, ne moze se pruziti nikakva
individualna pomo¢. Razlozi zasto to ne moze biti slucaj, ne mogu se
raspraviti na tako kratkom predavanju; ali je tako. Dakle, s odredenim
stupnjem otvorenosti, moglo bi se posti¢i mnogo, posebno na podrucju tako
usko povezanim s vanjskim iscjeljivanjem.

A sto se tice gorucih socijalnih pitanja, postalo bi jasno da ce, iako ¢e se |
dalje c¢initi mnogi pokusaji da se poboljsa ovo ili ono u socijalnoj sferi, da se
poboljsaju ovi ili oni uvjeti zivota, svi ti pokusaji propasti. Tek kada se dode
do tocke primjene aksioma znanosti duha na socijalno pitanje, bas kao sto
se aksiomi primjenjuju na matematiku ili geometriju, pronaci ¢e se uistinu
ucinkovita sredstva.

| tako zivimo u svijetu, s kojim se, prije svega, nasa vlastita dusa, kada nas
obuzme znanost duha ili antropozofija, mora suociti radikalno drugacijim
mislima i osjecajima. Zivimo, da tako kazem, u atmosferi koja od nas
zahtijeva razvoj snage, snaznu samoodrzivost. | to su dublji razlozi zasto
¢esto mozemo postati malodusni, osjecati se usamljeno i zasto mozda ovome
ili onome, ispovijedanje znanosti duha, tesko pada u zivotu. Ali ako imamo
jasan uvid u to koliko je veliko ono u sto se smjeSstamo unutar cijelog
konteksta, i kako se to danas c¢ini malim jer smo jo§ u povojima, i mi
mozemo pronaci tu snagu, istinski je mozemo pronaci. Sve veliko u razvoju
ljudi, mora imati pocetak kao malo.

Ovdje bih zelio istaknuti, kao §to sam nedavno u Zurichu, kako
ogranicavajuci, nelogicni i nekoherentni elementi ZzZive u cjelokupnom
misljenju suvremenog covjeka. To proizlazi iz cinjenice da je prirodna
znanost s nedavnim dogadajima imala zasljepljujuci ucinak na ovo moderno
covjecanstvo. Ta prirodna znanost dala je velicanstvene, divljenja vrijedne
rezultate u pogledu vanjskog osjetilnog svijeta, a oni ljudi koji su prije
upravljali duhovnom bastinom covjecanstva osjecali su se, mogao bih reci,
potisnuti unatrag, sve vise potisnuti unatrag. U tome posebno nisu dobro
prosli odredeni teolozi. Pogresno je jednostavno odbaciti ono sto je u razvoju
¢ovjecanstvo iznjedrilo kroz teologiju. Ta teologija sadrzi duboke, znacajne
temeljne istine, ukljucujuci i o ljudskoj dusi; ¢ak i ako ih znanost duha u
mnogim aspektima mora poblize osvijetliti, u njoj postoje mnoge temeljne
istine. Samo zato Sto nisu predstavljene na nacin koji odgovara potrebama
suvremenog covjecanstva, mora se u mislecim ljudima i u dusi koja osjeca,
pojaviti ¢eznja za odgovorom na duhovno znanstvena pitanja. Ali teolozi koji
nisu htjeli sudjelovati u takvim duhovno znanstvenim nastojanjima, nasli su
se u ¢udnoj situaciji: imali su istine, ali te istine nisu bile primjenjive ni na
Sto, jer su druge znanosti oduzele objekte za te istine. Teolozi su imali istine
0 dusi - ali dusu im je oduzela prirodna znanost. | sada teologija moze
izraziti istine rijecima, ali se ne bavi objektima; objekte cak zeli prepustiti
prirodnoj znanosti da ih tiho ispituje, jer su teolozi u mnogim aspektima

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



100/ 136

previse lijeni da bi se uhvatili u kostac s prirodnom znanoscu. | to je ono sto
moramo vidjeti kao znacajno u znanosti duha: da ova znanost duha u
potpunosti preuzima prirodnu znanost, bavi se svime §to je prirodna znanost
stekla i doprinosi dodavanjem duhovno znanstvenih nacela znanstvenom
procesu. Teolozi to nisu htjeli uciniti; ponekad ih pokrece vrlo cudan stav,
upravo tamo gdje je vazno sudjelovati, drzati se objekta.

Netko tko se u odredenim krugovima smatra uistinu izvanrednim teologom, i
kao profesor, sto je neko¢ bio, i kao pastor, napisao je knjizicu u kojoj
prepricava vjerska predavanja; i u toj knjizici izrazava takve misli, koje je
¢udno osluskivati. Covjek gleda u dusu znacajne osobe naseg vremena -
doista, ne mogu drugacije reci; ponekad je covjek preplavljen misaonim
oblicima koje znacajna osobnost moze iznijeti na vidjelo! Naprimjer, ve¢ na
prvom predavanju, ova poznata, znacajna figura govori o tome kako se mora
pristupiti prirodnoj znanosti i odreci se prirodnog covjeka; teolog moze
zadrzati samo covjeka slobode. Ali sloboda u tom smislu postaje samo puka
rijec! Ne kaze li on tada da bi sav sadrzaj duse prenio u prirodnu znanost? -
Sada, zadrzao je samo rijec mudrost - i ¢ak daje prilicno Sarmantan razlog
zasto ima taj stav; kaze, naime, sasvim suhoparno, da ima taj stav. Tako
teolog koji je svojim slusateljima na tim predavanjima zelio opisati
najmoderniji oblik krséanstva, ve¢ na prvom predavanju kaze: "Covjek,
kakav nam se cini u zoologiji, dvonozni, uspravno hodajuc¢i homo sapiens,
opremljen fino razvijenom kraljeznicom i mozgom, jednako je toliko
sastavnica prirode kao i svaki drugi organski ili anorganski entitet,
sastavljen od iste mase, istih energija, istih atoma, prozet i voden istom
silom; u svakom slucaju, cijeli fizicki zivot covjeka, koliko god slozen bio,
znanstveno je odreden u cijelom svom sastavu, ureden zakonima kao i sva
druga ziva i neziva bica u prirodi. U tom pogledu nema nikakve razlike
izmedu covjeka i meduze, kapi vode ili zrna pijeska."”

Teoloska predavanja, predavanja teologa, pastora! Ali ovaj teolog ne govori
tako samo u vezi s fizickim; on nastavlja: "Dusevne funkcije dostupne
znanstvenom promatranju podlijezu zakonima jednako strogim kao i tjelesni
procesi; a osjeti koje imamo, kao i predodzbe koje formiramo, jednako su
nam nametnuti prirodom"” - molim vas: osjeti i predodzbe! - "kao i zivéani
procesi koji vode do osjecaja uzitka i boli. To su jednako mehanicke
predodzbe kao i one parnog stroja."

Vidite, dusa klizi u ruke prirodoslovca, a teolog zadrzava samo stare teoloske
prazne izraze, za koje nudi fraze; jer posljednje stranice, posljednja
predavanja, sada se sastoje samo od fraza, omatajuci ono sto se raspravljalo
u teoloske prazne fraze. Ali on ipak ukazuje na stav, zasto je danas tako
velikodusan u svojoj predaji objekata. | tu se uocava vrlo cudan stav: vidite,
kaze on, teolozi moraju djelovati kao on, mora se cak ici i dalje, kaze on:
"Ovo prirodno zakonsko odredenje covjeka utjece ne samo na njegove fizicke

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



101/ 136

funkcije, ve¢ i na njegove duhovne. To je ono §to smo mi teolozi oduvijek
odbijali priznati" - samo sto je on to nadisao, uzdigao se na visu razinu, sada
to priznaje - "jer smo pomijesali znanstveni koncept duse s teoloskim i bojali
se neugodnih posljedica za vjeru."

Ali sada je dosao do tocke u kojoj se vise ne boji neugodnih posljedica za
vjeru, sto i priznaje! Tada kaze: "Ali one nastaju upravo kada se ne dopusti
znanosti da dode do svog punog zakljucka". Pa sada kaze: prepustimo se
sada ovoj znanosti, inace ¢e imati neugodne posljedice! Inace ¢e ova znanost
imati odvratne posljedice! | onda ga hvatamo kako izuzetno briljira: "jer ce se
tada izgubiti povjerenje mislecih ljudi”.

Eto vam ¢cemu veliki teolog danas tezi! Kroz sve ove putove koje sam vam
danas opisao - one najbolje - ljudi su dosli do onih osjecaja s kojima nam se
obracaju kada govorimo o duhovnom; to ne treba pobrkati, i onda sigurno ne
koristiti istinsku unutarnju snagu duse koja bi mogla biti temelj duhovnog
uvida! - Vidimo: ako ljude uhvatimo u onome sto danas prozima njihovo
najdublje bice, recimo, ako takve stvari ne preskacemo bezobzirno, onda se
ljudi danas pokazuju izvanrednima. O tome moramo imati jasan uvid. Na
temelju tih jasnih uvida ne bismo se trebali cuditi sto, kada takve misli
njeguju oni koji su sluzbeno pozvani na vjerski, duhovni odgoj ¢ovjecanstva,
tesko nam je pozicionirati se u svijetu s radikalno suprotnim.

Moramo se neprestano podsjecati na cilj kojem zapravo sluzimo unutar
cijelog konteksta covjecanstva, suprotstavljajuci se zavodljivim mislima
covjecanstva koje danas dolaze sa takvih strana, onim mislima koje jedino
mogu biti plodonosne. | takva misao nas uvijek moze uzdici, ¢ak i u najjacoj
depresiji, i ponovno nas uciniti jacima. Takva misao je apsolutno vazna u
svakoj sekundi naseg zivota, i vazno je da se znanoscu duha bavimo na
nacin da se on sto manje otkriva u nasim vanjskim zivotima, ve¢ da je
upijamo tako snazno i intenzivho da, ¢ak i suoceni s kusnjama koje nam
namece, imamo snage reci si: moraju biti tamo! - Buduc¢i da nas je nasa
karma dovela do toga, zelimo prihvatiti i sve sto nam ona moze nametnuti
kao kusnju. Jer suprotstavljene sile u svijetu znanosti duha danas je
nevjerojatno tesko previadati, a ljudi su toga u osnovi nesvjesni. Jer,
naravno, taj covjek ne sluti sto je uistinu bit misljenja i osjecaja, a §to se
moze otkriti tek kada se iz znanosti duha stekne jasan uvid u potpunu
pogubnost i destruktivnost takvog misljenja - ¢ovjek nema pojma o svemu
tome! Stoga mu se ne moze pripisati nikakva krivnja, ne moze ga se
zanemariti, vec¢ se takva cinjenica mora prihvatiti sasvim objektivno, poput
potresa, poput vulkanske erupcije, koje takoder imaju destruktivan ucinak
na ljude - iako na malom podrucju - vanjskim fizickim sredstvima. Ali ovaj
covjek zaista ne moze misliti. | stoga je on samo primjer vaznih ljudi u nase
vrijeme Kkoji ne mogu misliti. Ne moze misliti! Zamislite da kaze: Ljudsko
tijelo prirodno predajemo prirodnoj znanosti, nema drugog nacina; jer §to

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



102/ 136

bismo mi teolozi trebali uciniti s njim? Ne mozemo ispitivati tijelo, zar ne? -
Da, ako netko istinski ispituje duh, taj duh sudjeluje u konstrukciji tijela i
stoga se tijelo ne moze odvojiti i dati ga, kao sto je objasnjeno na
jucerasnjem javnom predavanju, o tome ovaj c¢ovjek nema pojma. On daje
tijelo; ali daje i dusu - jer se prakticki osjeca kao parni stroj - on samo, kako
izricito kaze, za teologiju zadrzava, 'covjeka slobode'. Ali sada, nakon sto je
zadrzao covjeka slobode, on sa sigurnoscu kaze: 'Covjek prirode', kao
sastavnica prirode, gubi svoju neovisnost i slobodu; sve sto dozivljava, sve
Sto pati, mora trpjeti apsolutno prema zakonu prirode.

Dakle, covjek gubi tu slobodu kroz svoju prirodu. A sada promislite sto ovaj
teolog zapravo jos uvijek zadrzava! Prvo kaze: covjeka prirode, on daje
prirodi, i za sebe zadrzava covjeka slobode; ali onda navodi: covjek prirode je
takav da, kao sastavnica prirode, gubi svoju neovisnost i slobodu, i "sve sto
dozivljava i pati, mora trpjeti apsolutno prema zakonu prirode". Sada mu
uopce nista ne preostaje! Stoga ne cudi sto tada govori samo u frazama. Ali
dobri covjek toga nije svjestan, i on je tipican primjer kako najvazniji ljudi
danas nisu svjesni diskontinuiteta misli koji danas postoji. Covjecanstvo je
doista dostiglo stupanj razvoja gdje ono Sto se podrazumijeva pod
razmisljanjem o fizickom zivotu mora biti oplodeno onim mislima koje se
takoder odnose na duhovni svijet; inace ce te misli koje se odnose na fizicki
svijet biti prekinute u svakoj tocki, jer ljudi koji danas imaju rije¢, nisu
upoznati ni s najjednostavnijim ¢injenicama odnosa u svijetu.

Znamo da se covjecanstvo danas nalazi u prijelaznom razdoblju. Ne
govorimo u povrsnom smislu u kojem se sada govori o prijelaznim
razdobljima, ve¢ u drugom smislu. Nalazimo se upravo u tim prijelaznim
razdobljima u kojima su stari atavisticko vidovnjacki instinkti izumrli i u
kojima se mora postici svjestan ulazak u duhovne svjetove. To je ¢injenica
ocita duhovnom istrazivacu. Ali te stare atavisticko vidovnjacke sposobnosti
koje su ljudi posjedovali davale su im i ucinkovite misli, ukoliko su im bile
potrebne, u njihovoj kulturnoj epohi. Povijest biljezi samo malo od
velicanstvenih misli koje su kaldejska ili egipatska kulturna epoha
posjedovale u smislu intervencije u ljudski zivot. Koliko god tesko mogu
odoljeti nasoj danasnjoj kritici, za svoje vrijeme su ucinile svoje. Znacajne
misli - nase doba mora ponovno ste¢i misli sposobne intervenirati u
stvarnost! Ali to moze uciniti samo ako ga oplodi duhovni svijet, bas kao §to
su njime bila oplodena davna vremena. Pa ipak, ljudi danas nisu nesvjesno
oplodeni. Stoga mora postojati svijest, ako ljudi zele ste¢i duhovno
znanstveno znanje. Cak i u ovom &ovjeku, za kojeg se lako moze pokazati da
je pogoden najgorim posljedicama nepromisljenosti naseg vremena, i da
uzrokuje neizmjernu Stetu zarazavajuci toliko ljudi svojom
nepromisljenoséu, ne vidimo ga kao zlonamjernu osobu; ¢ak pred sobom
imamo pronicljivu osobu, naime, onu koja posjeduje upravo onaj uvid koji se
moze imati u nase vrijeme ako se na odredeni nacin ne moze napredovati

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



103/ 136

prema stvarnom duhovnom svijetu, u smislu, kao sto sam rekao, i ¢ak ni
ljudi poput Jauresa ne mogu napredovati. Ali ¢ak i ljudi poput ovoga koji je
odrzao ova religijska predavanja, cak i takvi ljudi, znaju da se covjecanstvo
danas, u odredenom pogledu, suocava sa slijepom ulicom, da se ne moze
nastaviti s misljenjem, osjec¢ajem i voljom, na temelju elemenata starih
svjetonazora. | on takoder zna da je to dovelo do materijalizma u moderno
doba, i zna da se stvari moraju promijeniti. | u osnovi, nije malo radikalan,
jer govori o tome kako je 19. stoljece dovelo ljude do koncepata poput
sportizma, konformizma i mamonizma. Covjek govori o svim tim stvarima,
koje su odredene tamne strane materijalizma, i sasvim je spreman reci:
sportizam, konformizam i mamonizam, moraju se prevladati.

Ali ono §to on govori ostaje samo fraza, jer na kraju prvog predavanja -
¢covjek ne moze vjerovati svojim ocima, covjek ne moze vjerovati svojim
kognitivnim moc¢ima - napisano je sljedece. Sljedece danas moze reci
znacajan, poznat covjek. Pocinje rekavsi sasvim ispravno: Sve stvari koje se
dogadaju treba drugacije vrednovati, "one vise ne smiju biti krajnji cilj. Ne
smije vise postojati trgovac kojem je zaradivanje novca samo po sebi cilj;
uzivanje u zivotu ne smije vise biti sadrzaj zivota; ne smiju vise postojati
ljudi koji zive samo za svoje zdravlje."

Dakle, on je vrlo radikalan. Sa stajaliSta znanosti duha, sigurno necemo
predlagati tako radikalne stvari; radije cemo ljude prepustiti njihovoj vlastitoj
slobodi, i znamo da ako razumiju karmu i reinkarnaciju i ostalo sto znanost
duha nudi, precizno ¢e pronaci svoj put u zivotu. Ali ovaj covjek, koji zna da
su se ljudi doveli u slijepu ulicu, kaze prilicno radikalno - sigurno bi se
promijenio kada bi se bavio znanosé¢u duha - da ljudi vise ne bi trebali
zaradivati novac, vise ne bi trebali uzivati u zivotu, vise ne bi trebali zivjeti za
svoje zdravlje. Jednom sam dosao - ovo je jedan slucaj medu tisucama - u
sanatorij kojim je upravljao poznati covjek; tamo su bili ljudi oboljeli na
zivce. Jednom sam vidio gomilu zivéano oboljelih ljudi kako marsiraju dok
su isli na rucak. Cinilo mi se da je najbolesnija, najnemirnija osoba sam
poznati ravnatelj bolnice! Ali sada je nas covjek, nas teolog, radikalan; kaze:
sadrzaj zivota se mora promijeniti; nitko vise ne bi trebao zivjeti samo za
svoje zdravlje i tako dalje. Ali sada sljedece linije: "To znaci", kaze, i time
zavrsava svoje predavanje, "da se sve §to je do sada ucinjeno treba ciniti, ali
se treba razmatrati nesto drugacije”.

To je reforma zivota! Zamislite samo, ovo je reforma zivota od nekoga tko
tako duboko gleda u ono sto je nuzno: sve mora biti drugacije, to jest, nista
ne bi trebalo biti drugacije, ve¢ o svemu jednostavno treba razmisljati
drugacije: "Te stvari ne bi trebale predstavljati ono najdublje, cilj, najvisu
vrijednost. Njima treba teziti istom energijom, vrednovati" - to jest,
razmisljati o njima - "drugacije vazuci nego prije".

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



104 /136

Pa, ovim stvarima se nema sto dodati! Doista je potrebno usmijeriti pozornost
na te stvari; jer se ne mogu naci kod pojedinacne osobe; mogu se naci u
cjelokupnom civiliziranom svijetu. | ono sto ljudi dozivljavaju u svojim
sudbinama, ne proizlazi ni iz ¢ega drugog nego iz ovog nheadekvatnog
misljenja i osjecanja; to je karma tog manjkavog misljenja i osjecanja! Na to
se mora usmijeriti pozornost, i barem kao znanstvenik duha, mora se pronaci
mogucnost da se ne slusa ono sto danas urla i grmi svijetom, a Sto se
prepoznaje kao 'najvise vrijednosti' na temelju drugih impulsa; ¢ovjek mora
istinski biti sposoban sagledati ove stvari u tom smislu, ne dopustajuci sebi
da ga zamagle svakakvi osjecaju koji danas vladaju svijetom, i pod cijim se
utjecajem danas izgovara toliko lazi; jer te stvari imaju svoj utjecaj. Zivimo u
takvoj sferi - ve¢ sam to rekao u Zurichu - da ovaj covjek, koji ljudima
urucuje takve stvari, tako da, dok ga slucaju, te c¢udovisne misli ulaze u
njihova srca i umove, moze reci: "Sadrzaj ove male knjige sastoji se od 12
govora koje sam odrzao prosle zime u..." - sada dolazi grad kojeg necu
imenovati - "pred publikom vecom od tisucu ljudi”.

Ali - grad je potpuno nebitan - sada ih ima tisuce! To treba shvatiti. |
potrebno je vidjeti svu ozbiljnost i znacaj takvog razmatranja.

| nakon s§to smo mnogo toga dobili od duhovnog svijeta, moramo prepoznati
Sto to sto smo dobili znac¢i za nas; time takoder prepoznajuc¢i da, u
odredenom smislu, gledamo u protusliku tog svjetonazora koja danas daleko
vise prevladava nego S§to bi vjerovali. Nazalost, ljudi danas zive previse
nepromisljeno! To je ono sto toliko opterecuje dusu: morati gledati tupost
toliko rasirenu po cijelom svijetu - oprostite mi sto ovo kazem, ali moramo je
jasno prepoznati - tupost u kojoj covjecanstvo zivi u odnosu na ono Ssto
djeluje i vodi razvoj covjecanstva. Takoder moramo steci potrebne nijanse
osjecaja za vrste istina sadrzanih u znanosti duha, dopustajuci toj nijansi
osjecaja da izroni iz kontemplacije o0 onom suprotnom. Vazno je, dakle, ne
samo traziti sve vrste lijepih rijeci koje zvuce kao uzviseni ideali koji se
trebaju predstaviti covjecanstvu; vec prije svega prepoznati ono sto najbolji
od nasih suvremenika ne mogu prepoznati: da se duhovni svijet mora
otvoriti. Postoje dobri razlozi - a zasto je to tako ne moze se ovdje objasniti,
jer bi trajalo predugo - postoje dobri razlozi zasto se ¢ovjecanstvo stoljecima
opire razumijevanju krséanstva u duhovnom smislu. U prvim stoljecima
krscanstva postojala je gnoza. Svi znate: nasa znanost duha nije ozivljavanje
gnoze, vec¢ se gnoza tada trudila postati znanost duha; bila je potisnuta jer
ljudi nisu htjeli vidjeti krscanske istine u duhovnom svijetlu. Ista tendencija
nastavila se i nakon toga, a usla je i u nastojanja prirodne znanosti.
Covjecanstvo je takoder mnogo naucilo stoljeéima se boreéi protiv
mogucnosti razumijevanja duhovnog. Ali sada je doslo razdoblje u kojem, za
one koji su potpuno uronjeni u nasu suvremenu kulturu - koja je
materijalizam, c¢ak i ako to netko ne priznaje - prepoznavanje istinskog
duhovnog svijeta postaje najteze; to jest, ne samo nejasan govor o duhovnom

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



105/ 136

svijetu, vec¢ perceptivho znanje o duhovnom svijetu. Medutim, moramo si
jasno dati do znanja da je prepoznavanje ovog duhovnog svijeta medu
najvaznijim stvarima i da tek tada moze doc¢i ostalo - ono sto mora doci kao
novi temelj za eticke, socijalne, i druge prakticne poretke u zivotu - kada se
temelji postave kroz znanost duha, kroz prepoznavanje istinskih duhovnih
¢injenica i duhovnih entiteta.

Bilo mi je veliko zadovoljstvo s§to smo se nakon dugo vremena ponovno mogli
okupiti ovdje u St. Gallenu, te sam stoga smatrao da je moj zadatak,
posebno, onome §to mozete nauciti iz nase literature dodati nesto od onoga
Sto mozda treba izgovoriti, od duse do duse, unutar naseg pokreta, kako bi
se to u pravom smislu moglo razumjeti. Jer unutar naseg pokreta, nije stvar
u tome da kao katekizam upijamo ovo ili ono iz znanosti duha, ve¢ u tom da
pronademo pravi odnos nase duse prema uvidima iz duhovnog svijeta. Tada
znanost duha za nas nece biti samo znanost; tada ¢e za nas uistinu biti put
kroz zivot, tada ce biti hrana za nase duse, ali hrana koja ne potkopava nase
duhovno zdravlje i duhovnu svjezinu, vec¢ ih potice na takav nacin da ¢emo
se, unato¢ svim otporima vanjskog svijeta, c¢iju smo prirodu danas
djelomic¢no istrazili, skladno smjestiti u svijet. Danas sam zelio govoriti 0
tome kako se dusevno treba odnositi prema znanosti duha. | ako je bilo
potrebno predstaviti suvremene pojave koje mozda ovako moze osvijetliti
samo znanost duha, to je bilo zato Ssto nam samo jasan, precizan uvid u
funkcioniranje svijeta u kojem zivimo moze omoguciti, c¢ak i kao
sljedbenicima antropozofskog svjetonazora, da pronademo pravi unutarnji
stav, sklad koji nam je potreban. | iz tog unutarnjeg sklada proizaci ce i
sklad u nasim zivotima. | da se taj sklad u nasim zivotima sve vise ostvaruje
kroz znanost duha - to je, uostalom, nas duhovno znanstveni ideal. U duhu
tog ideala, danas sam htio dati mali doprinos.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



106/ 136
Veza izmedu zivih i umrlih

Bern, 9. studenog 1916.

Cilj nasih duhovno znanstvenih nastojanja je formirati predodzbe o tome
kako mi kao ljudska bica koegzistiramo s duhovnim svjetovima, na slican
nacin kao §to smo s fizickim svijetom povezani putem naseg fizickog tijela,
njegovih iskustava i percepcija. Sada se u nasim promisljanjima mozemo
osloniti na elemente koji su nam poznati, koji su tijekom godina bili pred
nasim dusama. Znamo da je sljedeci svijet, koji lezi izvan svijeta osjetilnih
percepcija, prema kojem su usmjereni nasi impulsi volje posredovani
fizickim tijelom, nase djelovanje u fizickom svijetu, elementarni svijet. Mogao
bi se dati i drugaciji naziv. Jasne predodzbe o tim nadosjetilnim svjetovima
dobivamo samo ako malo proniknemo u njihove osobitosti, ako pokusamo
prepoznati sto oni znace za nas same kao ljudska bic¢a. Doista, cijeli nas
zivot izmedu rodenja i smrti, ali i zivot koji se proteze izmedu smrti i novog
rodenja, povezan je s nasim suzivotom s raznim svjetovima koji se Sire oko
nas.

Elementarni svijet trebao bi biti ono sto se moze percipirati samo kroz ono
Sto nazivamo imaginacija. Stoga se ovaj elementarni svijet moze nazvati i
imaginativnim svijetom. U obicnom ljudskom zivotu, slucaj je da, pod
uobicajenim okolnostima, covjek ne moze osvijestiti svoje imaginativne
percepcije iz elementarnog svijeta. To, medutim, ne znaci da te imaginacije
nisu tu, ili da u nekom trenutku naseg spavanja ili budnosti, nemamo odnos
s elementarnim svijetom i da od njega ne primamo imaginacije. Te
imaginacije doista kontinuirano i nezapazeno teku u nama. | bas kao §to
imamo osjete boje i svjetlosti, te percepcije zvuka, kada otvorimo oci ili
prislonimo usi prema vanjskom svijetu, tako neprestano imamo dojmove
elementarnog svijeta, koji - sada u nasem eterskom tijelu - uzrokuju
imaginacije. One se razlikuju od obi¢cnih misli po tome §to je u obi¢nim,
svakodnevnim ljudskim mislima ukljucena samo Iljudska glava kao
instrument obrade i dozivljavanja. U imaginacijama, medutim, sudjelujemo
gotovo cijelim svojim organizmom, naime, nasim eterskim organizmom. Te -
mozemo ih nazvati nesvjesnim - imaginacije, koje postaju svjesne samo kroz
uvjezbanu okultnu spoznaju, neprestano teku unutar naseg eterskog
organizma.

Cak i ako te imaginacije ne ulaze izravno, odmah, u nasu svijest u
svakodnevnom zivotu, one za nas nisu besmislene; zapravo, one su daleko
znacajnije za cijeli nas zivot, od osjetilnih percepcija; jer smo s nasim
imaginacijama povezani mnogo intenzivnije, mnogo intimnije nego sa
osjetilnim percepcijama. Kao fizicka ljudska bic¢a, primamo malo imaginacija
iz mineralnog carstva. Vise imaginacija primamo kroz ono §to razvijamo u

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



107/ 136

nasim interakcijama s biljnim i zivotinjskim svijetom; ali velika vecina onoga
Sto zivi u nasem eterskom tijelu kao imaginacije, dolazi iz naseg odnosa s
nasim bliznjima i iz svega sto slijedi za nasSe zivote iz naseg odnosa s njima.
Doista, u osnovi, cijeli nas odnos s nasim bliznjima, cijeli nacin na koji se
prema njima odnosimo, temelji se na imaginacijama, koje uvijek proizlaze iz
nacina na koji pristupamo drugom ljudskom bicu. To se, naravno, kao
imaginacije, uopce ne osjeca u obicnoj svijesti, kao sto sam ve¢ naznacio; ali
se osjeca u simpatijama i antipatijama koje igraju tako veliku, tako
sveobuhvatnu ulogu u nasim zivotima, koje razvijamo u vecoj ili manjoj
mjeri prema onome sto nam se kao ljudima u svijetu priblizava, u nejasnim
osjecajima, u samo nagovijestenim sklonostima ili averzijama, u svemu $to
se zatim razvija u prijateljstvo, u ljubav, koja se moze pojacati do te mjere da
vjerujemo da ne mozemo zivjeti bez ove ili one osobe.

Sve se to temelji na imaginaciji, koja se neprestano izaziva u nasem
eterskom tijelu kroz nase interakcije s nasim bliznjima. | mi zapravo uvijek
Nnosimo nesto u svojim zivotima Sto nije tocno nazvati sjecanjem, jer je to
nesto puno stvarnije od samog sjecanja. Nosimo u sebi ta, recimo, pojacana
sjec¢anja, imaginacije koje smo primili od svih dojmova ljudi s kojima smo
bili, ali koje i dalje primamo. Sve ih nosimo u sebi, i one u biti ¢ine veliki dio
onoga S§to nazivamo nasim unutarnjim zivotom - ne unutarnjim zivotom koji
zivi U jasnim sjecanjima, ve¢ unutarnjim zivotom Kkoji se manifestira u
holistickom osjecaju, u holistickom raspolozenju, u holistickom pogledu na
svijet i nasu interakciju s njim. Mogli bismo samo hladno proci pored naseg
bliznjeg, zivjeti s nasim bliznjim u svijetu, ako ne bismo razvili imaginativni
zivot u nasim interakcijama s drugim bic¢ima, posebno s drugim ljudskim
bicima.

Ono sto se ovdje pojavljuje, i na §to moramo obratiti posebnu pozornost kao
nesto sto posebno pripada elementarnom svijetu i nasem eterskom zivotu,
jest ono sto nazivamo interesom nase duse za okolinu. To, Sto prvenstveno
lezZi u snagama naseg eterskog tijela, osjeca se u c¢injenici da nas u
odredenim slucajevima odmah obuzme interes za neku osobu. Takav interes,
kako se razvija izmedu jedne osobe i druge, temelji se na vrlo specificnim
odnosima, koji nastaju izmedu jedne eterske osobe i druge i koji uzrokuju
meduigru imaginacija, naprijed-natrag. Zivimo s tim imaginacijama i s
interesima, ciji ucinak, snagu i tako dalje, ¢cesto ne mozemo objasniti ili
mozemo dati samo nejasan prikaz, a na koje vjerojatno ni ne obra¢amo
pozornost, jer nas svakodnevni zivot nije probuden, ve¢ tece viSe-manje
tupo.

Sa svim tim, pripadamo elementarnom svijetu. Pripadamo ovom
elementarnom svijetu na takav nacin da zapravo imamo vlastito etersko
tijelo iz ovog svijeta, koje je instrument za komunikaciju s ovim
elementarnim svijetom. Ne samo da uspostavljamo odnose s drugim

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



108/ 136

eterskim tijelima koja pripadaju fizickim bicima poput naseg eterskog tijela,

ve¢ smo putem naseg eterskog tijela povezani i s duhovnim bicima
elementarne prirode, a to su upravo bica koja kod nas ljudi, mogu izazvati
imaginaciju, nesvjesnu ili svjesnu. Uvijek smo u odnosu s mnostvom

elementarnih bica. Ljudska bica se medusobno razlikuju po tome §to imaju
odnose, jedni s odredenim brojem elementarnih bica, drugi s drugim
elementarnim bic¢ima, ali na takav nacin da se, naprimjer, odnosi jedne
osobe s odredenim elementarnim bi¢cima mogu podudarati s odnosima druge
osobe s istim elementarnim bicima. Samo moramo primijetiti da, iako uvijek
imamo odredene odnose s vecim brojem elementarnih bica, posebno snazne
odnose imamo s jednim elementarnim bicem, koje je, u odredenom smislu,
pandan nasem vlastitom eterskom tijelu. Moglo bi se rec¢i da nase vlastito
etersko tijelo ima intiman odnos s odredenim eterskim bicem. | bas kao sto
nase etersko tijelo - ono §to nazivamo nasim eterskim tijelom od rodenja do
smrti - razvija svoje posebne odnose s fizickim svijetom Kkroz svoju
integraciju u fizicko tijelo, tako i ovo etersko bice, koje je, u odredenom
smislu, pandan, antipod, naseg vlastitog eterskog tijela, posreduje u nasim
odnosima s cijelim elementarnim svijetom, s okolnim, kozmickim
elementarnim svijetom.

Dakle, promatramo elementarni svijet kojem i sami pripadamo kroz svoje
etersko tijelo, s kojim smo u odnosu, naime u konkretnim odnosima s
odredenim elementarnim bicima. Unutar tog elementarnog svijeta
upoznajemo bica koja su uistinu jednako stvarna bica kao i ljudi, kao
zivotinje ovdje u fizickom svijetu, ali koja ne postizu inkarnaciju, ve¢ samo
eterifikaciju, cija je najgusca tjelesnost upravo eterska tjelesnost. Kao sto se
ovdje krecemo medu fizickim ljudskim bi¢ima, tako se neprestano krecemo i
medu takvim elementarnim bicima. Ostala su dalje od nas, ali zauzvrat
imaju odnose s drugim ljudskim bicima; ali odredeni broj nam je posebno
blizak, a jedno od njih s nama ima najintimniji odnos i posreduje u nasem
opcenju s kozmicko elementarnim svijetom.

Mi sami smo takvo bice kao ta elementarna bica, u prvom razdoblju nakon
Sto smo prosli kroz vrata smrti, kada jo§ nekoliko dana svoje etersko tijelo
nosimo sa sobom. Tada smo, u odredenom smislu, i sami postali takvo
elementarno bice. Cesto smo opisivali ovaj proces prolaska kroz vrata smrti.
Ali sto se to detaljnije razmatra, to se dobiju preciznije imaginacije. Jer
dojmovi primljeni odmah nakon §to je osoba prosla kroz vrata smrti, zive u
imaginacijama, manifestiraju se kao imaginacije. Sada, preciznije, postaje
jasno da se odmah nakon smrti odvija odredena interakcija, izmedu naseg
eterskog tijela i njegovog eterskog pandana. Cinjenica da nam se etersko
tijelo oduzima nekoliko dana nakon smrti, u biti je posljedica ¢injenice da je
nase etersko tijelo, u odredenom smislu, privuceno i apsorbirano od strane
ovog eterskog pandana, a zatim postaje jedno s njim, tako da nekoliko dana
nakon smrti, polazemo svoje etersko tijelo, predajuci ga, takoreci, njegovom

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



109/ 136

eterskom pandanu. Buduc¢i da nam nas§ kozmicki pandan odvaja nase
etersko tijelo, nastaju vrlo posebni odnosi izmedu onoga §to nam je oduzeto i
drugih elementarnih bica s kojima smo bili u odnosu tijekom zivota. Ono sto
se ovdje pojavljuje jest doista reciprocan odnos izmedu onoga Sto je nase
etersko tijelo postalo zajedno sa svojim pandanom, i drugih elementarnih
bica koja su bila nasi suputnici od rodenja do smrti, vrsta reciproc¢nog
odnosa koji bi se mogao usporediti s onim izmedu Sunca i planetarnog
sustava koji pripada Suncu. U odredenom smislu, nase etersko tijelo tvori
neku vrstu Sunca sa svojim kozmickim pandanom, a druga elementarna
bica okruzuju ovo Sunce poput neke vrste planetarnog sustava. | kroz tu
interakciju generiraju se one sile koje, na pravi nacin i kroz spor proces
razvoja, integriraju ono §to nase etersko tijelo moze unijeti u elementarni
svijet. Ovo, sto se obicno naziva, apstraktnim izrazom, rastvaranjem, rekao
bih, u biti je ucinak sila koje su aktivhe u ovom solarno planetarnom
sustavu koji smo ostavili iza sebe. Postupno, ono sto smo stekli za svoje
etersko tijelo tijekom nasih zivota, ono §to smo prisvojili za ovo etersko tijelo,
postaje ¢clan duhovnog svijeta; ispreplice se sa silama duhovnog svijeta, i
mora nam biti apsolutno jasno, da svaka misao, svaka ideja, svaki osjecaj
koji razvijemo, koliko god skriveni ostali, ima svoje znacenje za duhovni
svijet, da oni, zajedno s nasim eterskim tijelom, kada se njihova veza prekine
prolaskom kroz vrata smrti, ulaze u duhovni svijet i postaju ¢lanovi ovog
duhovnog svijeta. Ne zivimo uzalud. Plodovi naseg zivota, kako ih upijamo u
misli koje razvijamo, osjecaje koje dozivljavamo, ugradeni su u kozmos. To je
nesto §to moramo upiti U svoje osjecaje, u svoju osjetljivost, ako se u pravom
smislu zelimo ukljuciti u duhovno znanstveni pokret. Jer se ne postaje
duhovnim znanstvenikom samo time Sto se zna odredene stvari, vec¢ time sto
se osjeca, kroz znanje, unutar duhovnog svijeta, osjecajuci se, na vrlo
specifican nacin, ¢lanom ovog duhovnog svijeta, znajuci, u odredenom
smislu, da bilo koja misao koju sada njegujemo ima znacaj za cijeli kozmos,
jer ¢e u odgovarajucem obliku biti predana ovom kozmosu nakon nase smrti.

Ono sto se na opisani nacin predaje kozmosu, nakon smrti osobe moze se
sresti u jednom ili drugom obliku. | mnogi nacini na koje su umrli prisutni
za one Kkoji ostaju zivi, temelje se na cinjenici da eterski covjek, koji je
zapravo odbacen od stvarne ljudske individualnosti, Salje svoju imaginaciju
natrag zivima. Ako je ziva osoba dovoljno osjetljiva za to, ili je u nekom
abnormalnom stanju, ili se za to na normalan nacin pripremila kroz
odgovarajucu duhovnu obuku, tada se utjecaji onoga sto je duhovnom
svijetu predala umrla osoba - utjecaji imaginativne prirode - mogu i u osobi
pojaviti na svjestan nacin.

Pa, nakon smrti ostaje veza izmedu onoga §to je istinska ljudska
individualnost, onoga sto se odvojilo od eterskog, i izmedu ovog eterskog,
veza koja istinski oznacava reciprocnu interakciju. To se najjasnije uocava
kada se duhovnim treningom postigne stvarna komunikacija s ovom ili onom

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



110/ 136

umrlom osobom. Specificna vrsta ove komunikacije tada moze biti u tome da
umrla osoba, prvo prenese u svoje etersko tijelo ono sto sama zeli prenijeti
nama, koji smo jos ovdje u fizickom svijetu. Jer samo prenosenjem toga u
svoje etersko tijelo, upisivanjem toga, takoreci, u njihovo etersko tijelo,
mozemo imati percepcije umrlih u onome §to se naziva imaginacijama, sve
dok smo ovdje u fizickom tijelu. Cim netko zaista ima imaginacije, tada -
dopustite mi da upotrijebim ovaj trivijalni, previse realisticni izraz - etersko
tijelo umrle osobe je preklopnik. Ne smijemo imati predodzbu da netko treba
iImati manje privrzen odnos s preminulom osobom jer preklopnik mora biti
prisutan. Kao sto se u nama kada osobu susretnemo u vanjskom svijetu,
njen oblik posreduje kroz sliku koju u nama evocira kroz nase oci, tako i ovo
posredovanje kroz etersko tijelo predstavlja nesto slicno. Vidimo, da tako
kazem, ono §to nam umrla osoba zeli prenijeti, dosezuc¢i to neizravno kroz
svoje etersko tijelo. Ovo etersko tijelo je izvan njega; ali on je u bliskom
odnosu s ovim eterskim tijelom, tako da ono sto zivi u njemu moze upisati u
ovo etersko tijelo, a mi to tamo mozemo citati kao imaginacije. Naravno, ako
netko duhovno obucen zeli s umrlom osobom uspostaviti kontakt na ovaj
nacin, putem eterskog tijela, to zahtijeva da su uspostavljeni odnosi, bilo u
posljednjem zivotu izmedu rodenja i smrti, ili iz prethodnih inkarnacija, koji
su tako duboko utjecali na dusu osobe koja jos uvijek zivi, da imaginacija na
Nju moze ostaviti dojam. To se moze dogoditi samo ako je, na vrlo specifican,
intenzivan nacin, postojao izravan emocionalni interes za samu umrlu
osobu. Emocionalni interesi moraju biti posrednici izmedu zivih i umrlih,
ako ce se odvijati komunikacija, bilo da se to primjecuje ili ne - o potonjem
¢cemo slucaju uskoro raspravljati - emocionalni interesi takve prirode da
uistinu nosimo nesto od pokojnika u sebi, da tako kazem, da je pokojnik, u
odredenom smislu, oblikovao barem dio naseg vlastitog iskustva. Samo
duhovno obuceni mogu, u odredenom smislu, stvoriti zamjenu za to. Mogu
stvoriti zamjenu tako Sto - to se u pocetku c¢ini vanjskim, ali se kroz
duhovnu obuku moze transformirati u ne§to unutarnje - naprimjer,
pustajuci da pisanje ili nesto drugo, u ¢emu zivi individualnost pokojnika,
utjece na njih. Ali to moze samo ako je stekao odredenu praksu u odnosu s
pojedincem koji je prenesen u rukopis, koji zivi u rukopisu, ili mora imati
sposobnost suosjecanja s osjecajima fizicki prezivjelih, dijeljenja njihove boli,
cjelokupnog udjela koji drugi prezivjeli imaju u pokojniku. Upijajuci te
konkretne osjecaje suosjecanja, koji umrli budi u njegovim voljenima, Kkoji
prezivljavaju i ostaju, u svoj vlastiti udio, moze pripremiti vlastitu dusu da
¢ita naznacene imaginacije.

Sada nam mora biti jasno da percepcija ovih imaginacija koje proizlaze iz
eterskog tijela, svakako ovisi o duhovnoj obuci ili nekim drugim okolnostima,
ali da ono sto ljudi ne percipiraju, nije zbog toga manje prisutno, i moze se
reci: ljudi koji zive ovdje u fizickom svijetu, nisu okruzeni samo
elementarnim silama, kao imaginacijama, koje potjecu od fizickog tijela zive

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



111/136

osobe, vec je nase etersko tijelo stalno prozeto imaginacijama koje upijamo,
cak i ako ih ne primjecujemo, a koje potjecu od onih koji su s nama imali
neku vrstu veze, i koji su prije nas prosli kroz vrata smrti. Bas kao sto smo
mi, kao fizicko tijelo, povezani sa zrakom koji nas okruzuje u fizickom zivotu,
moze se rec¢i da smo povezani s cijelim elementarnim svijetom, a takoder i sa
svime u elementarnom svijetu sto potjece od umrlih ljudi. Nas ljudski zivot
nikada necemo razumjeti ako ne steknemo znanje o tim odnosima. Medutim,
ti su odnosi toliko intimne, suptilne prirode da ih vecina ljudi stvarno ne
primjecuje. Ali tko bi porekao da, u konacnici, ¢ovjek izmedu rodenja i smrti
jednostavno nije uvijek isti?

Samo se osvrnite na svoj zivot i primijetit cete, cak i ako vam se ¢ini da ste
slijedili dosljedan put, da ste napravili odredene promjene u svom zivotu, da
se dogodilo ovo ili ono. Cak i ako to nije odmah postavilo nas zivot na
potpuno drugaciji put - sto djelomicno moze biti slucaj - ipak ga je obogatilo
u ovom ili onom smjeru, bilo u njegovim radosnim ili tuznim aspektima, i
dovelo nas u razlicite okolnosti u ovom ili onom smjeru. Znamo da kada se
preselimo u drugu regiju, mozemo uci u drugacije zdravstveno stanje zbog
razlicitog sastava zraka. Ta razlicita dusevna stanja, u koja ulazimo tijekom
zivota, proizlaze iz utjecaja elementarnog svijeta, i, u velikoj mjeri, iz utjecaja
koji proizlaze od umrlih s kojima smo prethodno imali odnos. Mnogi ljudi u
zivotu susrecu prijatelja ili nekoga drugog s kime stupaju u ovaj ili onaj
odnos, kome moraju uciniti ovu ili onu uslugu, mozda i dati ukor ili kritiku.
Biti povezan s tom osobom zahtijeva utjecaj odredenih sila. | svatko tko
prepoznaje okultne veze u svijetu, zna da kada se dvoje ljudi spoje u ovu ili
onu svrhu, ponekad je u to spajanje ukljucen jedan, ponekad nekoliko, onih
koji su prosli kroz vrata smrti prije nas. Nasi zivoti zbog toga ne postaju
manje slobodni. Nitko tko nije lud nece reci: kako covjek moze biti slobodan
kada je prisiljen jesti? - Isto tako, nije valjano reci: postajemo neslobodni jer
nasa dusa neprestano prima utjecaje iz elementarnog svijeta na opisani
nacin. Ali zaista, kao sto smo povezani s toplinom i hladnocom, s onim sto
postaje nasa hrana, sa zrakom nase okoline, tako smo povezani i s drugim,
elementarnim svijetom, ali prije svega s onim §to dolazi od onih koji su umrli
prije nas. | zaista se moze reci: covjekova aktivnost za njegove bliznje ne
prestaje kada prode kroz vrata smrti, i kroz svoje etersko tijelo, s kojim i sam
ostaje povezan, Salje svoje imaginacije u one s kojima je bio povezan.
Zapravo, ovaj svijet na koji se referiramo je, za nas ljudski zivot, mnogo
stvarniji svijet od onog koji obicno nazivamo stvarnim svijetom, ¢ak i ako, s
dobrim razlogom, ostaje neopazen u svakodnevnom zivotu. Toliko za danas o
ovom elementarnom svijetu.

Drugo podrucje, stalno u nasoj okolini i kojem pripadamo jednako kao i
elementarnom svijetu, mozemo nazvati dusevnim svijetom. Naziv nije bitan.
Dok smo budni, stalno smo u kontaktu s elementarnim svijetom. Dok
spavamo, nase tijelo koje lezi u krevetu i nase etersko tijelo, povezani su s

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



112 /136

ovim elementarnim svijetom, neizravno, kada smo u 'Ja' i u astralnom tijelu
izvan fizickog i eterskog tijela. Ali s tim visSim svijetom na koji sada mislim, u
najizravnijoj smo vezi; samo Sto ni ona ne moze dosegnuti svijest u obicnom
zivotu. Veza postoji u spavanju, kada je nase astralno tijelo slobodno oko
nas, ali i u budnom zivotu, iako je tamo veza posredovana silama koje je
fizicko tijelo privuklo k sebi, te stoga nije neposredna. Opet, u ovom svijetu -
nazovimo da dusevnim, srednjovjekovni filozofi nazivali su ga nebeskim
svijetom - nalazimo bi¢a koja su jednako stvarna, ¢ak i stvarnija, od nas
tijekom naseg zivota izmedu rodenja i smrti, ali koja ne trebaju inkarnaciju
u fizickom tijelu, ¢ak niti inkarnaciju u eterskom tijelu, ve¢ u svojoj najnizoj
tjelesnosti zive u onome sto smo navikli nazivati astralnim tijelom. U bliskom
smo kontaktu s velikim brojem takvih cisto astralnih bic¢a, kontinuirano
tijekom nasih zivota i nakon nase smrti. Opet, ljudska bica se medusobno
razlikuju po tome sto razliciti ljudi imaju odnose s razlicitim astralnim
bicima. Moze se dogoditi da dvije osobe imaju odnose sa zajednickim
astralnim bi¢ima - svaka od njih dalje s drugima - ali obje imaju zajednicke
odnose s jednim ili vise astralnih bica.

Sada, mi ljudi, sami pripadamo ovom svijetu, u kojem postoje takva astralna
bica, od trenutka kada smo, nakon prolaska kroz vrata smrti, polozili svoje
etersko tijelo. S nasom individualnos¢u, mi smo tada takva bica u dusevnom
svijetu, a nasa neposredna okolina su bica dusevnog svijeta. Tada smo
povezani s onim Sto je sadrzano u elementarnom svijetu na takav nacin, da
u njemu mozemo pobuditi ono §to na opisani nacin izaziva imaginaciju. Ali
elementarni svijet je tada, u odredenom smislu, izvan nas; mogli bismo reci i
da je ispod nas. To je vise ono §to koristimo za komunikaciju s ostatkom
svijeta; medutim, mi sami izravno pripadamo onom svijetu koji smo sada
oznacili kao dusevni svijet. Imamo posla s bicima dusevnog svijeta, dakle i s
onim ljudskim bi¢ima koja su prosla kroz vrata smrti i, nakon nekoliko
dana, polozila svoja eterska tijela. Kao sto neprestano primamo utjecaje iz
elementarnog svijeta, cak i ako to ne primjecujemo, tako neprestano
primamo i utjecaje izravno u nase astralno tijelo iz ovog svijeta dusa Kkoji
sada opisujem. Samo izravni utjecaji koje imamo - upoznali smo se s
neizravnim Kkroz etersko tijelo - izravni utjecaji mogu biti inspiracije.

Sada ¢emo razumjeti kakav je utjecaj dusevnog svijeta na nas, ako se prvo
ukratko dotaknem kako se taj utjecaj predstavlja duhovno obucenoj osobi
koja je sposobna primati inspiraciju iz duhovnog svijeta. Predstavlja joj se na
takav nacin da te inspiracije moze osvijestiti samo ako moze, takoreci, upiti
nesto od bic¢a koje joj salje inspiraciju, nesto od osobina, zivotnih sklonosti i
zivotnog smjera tog bica. Ako duhovno obucena osoba zeli razviti svjesne
odnose, ne samo neizravno kroz etersko tijelo, ve¢ na ovaj izravan nacin kroz
inspiraciju s umrlom osobom, tada je nuzno da u svojoj dusi nosi vise od
onoga §to se mMoze nazvati interesom, suosjecanjem. Duhovno obucena
osoba mora, u odredenom smislu, biti sposobna transformirati se, barem na

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



113/136

kratko vrijeme, na takav nacin da preuzme nesto od navika, od prirode bica -
recimo ljudskog bica - s kojim zeli stupiti u kontakt. Mora biti sposobna
postati toliko uskladena da moze sebi reci: usvajas njegove navike toliko
potpuno da bi mogao ciniti ono §to je on mogao ciniti u svom vlastitom
smislu, osjecati, osjetiti i htjeti; 'mogao’ je ono §to je vazno! Moguc¢nost mora
biti prisutna. Stoga se mora moci biti intiman s umrlima. Za duhovno
obucenu osobu postoje mnogi nacini za to, pod uvjetom da sami umrli to
dopuste, samo mora biti jasno da se ona bica koja pripadaju ovom svijetu,
koji sada nazivamo dusevnim svijetom, zapravo prema svijetu odnose na
potpuno drugaciji nacin nego mi ljudi ovdje u fizickom tijelu, te da stoga
postoje vrlo posebni uvjeti za opcenje s tim bicima, a time i vrlo posebni
uvjeti za opcenje s umrlima sve dok su u svom astralnom tijelu, odnosno
samo astralna bica. Moze se obratiti posebna pozornost na odredene
aspekte. Ono sto mi ljudi razvijamo ovdje za svoje zivote u fizickom tijelu
kroz odredene odnose s drugim ljudima, koji se javljaju upravo kroz
zemaljski zivot, za umrle je to sasvim druga vrsta interesa. Ovdje na Zemlji
razvijamo simpatije i antipatije, i budimo sasvim jasni u vezi s tim: takve
simpatije i antipatije, kako ih razvijamo dok zivimo u fizickom tijelu, pod
utjecajem su nase egzistencije, posredovane upravo fizickim tijelom i
njegovim okolnostima. Na njih utjece nasa tastina, nas egoizam. Budimo
jasni oko toga koliko tih odnosa razvijamo s ovom ili onom osobom iz tastine,
egoizma i drugih stvari koje su ukorijenjene u nasem fizickom zivotu na
Zemlji. Volimo ljude, mrzimo ljude. Svakako se ne zamaramo previse
razlozima nase ljubavi i mrznje, nasim simpatijama i antipatijama; Stovise,
cesto izbjegavamo previse brinuti o tim simpatijama i antipatijama, iz
jednostavnog razloga sto bi se obi¢no pojavilo nesto prilicno neugodno. Kad
bismo istrazivali cinjenicu da ne volimo ovu ili onu osobu, naprimjer,
ponekad bismo morali sebi pripisati toliko predrasuda, tastine i drugih
karakteristika da se bojimo sebi pripisati takve stvari. | tako ne uspijevamo
sebi razjasniti zasto mrzimo ovu ili onu osobu. Ali s ljubavlju je, uostalom,
cesto prilicno sliécno. Ali to dovodi do razvoja interesa, simpatija i antipatija
koje zapravo imaju znacaj samo za nase zemaljsko postojanje. Ali mi
djelujemo na temelju svega sto se razvija kao interesi, i organiziramo svoje
zivote na temelju svega sto se razvija.

Bilo bi sasvim pogresno kada bismo vjerovali da umrli mogu imati jednakog
udjela u prolaznim interesima, simpatijama i antipatijama, koje nastaju pod
utjecajem naseg fizickog zemaljskog zivota kao §to to ¢inimo ovdje na Zemlji.
Umrli zaista smatraju potrebnim te stvari promatrati iz potpuno drugacije
perspektive. A ako se zatim dalje pitamo kako na nas u nasem sudu o
bliznjima utjecu nasi subjektivni osjecaji, ono sto lezi u nasem vlastitom
interesu, nasa tastina, na$§ egoizam i tako dalje, ne smijemo vjerovati da
umrla osoba moze imati interes za nase odnose s drugim ljudima te vrste i
za sve postupke koji proizlaze iz takvih interesa. Ali s druge strane, ne

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



114/ 136

smijemo vjerovati da umrli ne vide ono §to zivi u nasoj dusi. To zaista zivi u
nasoj dusi. Umrli to vide, umrli sudjeluju u tome; ali umrli vide i nesto
drugo; imaju potpuno drugaciji sud o ljudima od zivih. U odredenom smislu,
oni ljude gledaju sasvim drugacije. | jedna stvar je posebno vazna: kako
umrli vide ljude ovdje na Zemlji. | nemojmo vjerovati da umrli nemaju zivo
zanimanje za ljude. Imaju, jer je svijet ljudi dio cijelog kozmosa; nas zivot je
dio njega. | bas kao §to smo mi zainteresirani za podredene oblasti u
fizickom svijetu, tako su i umrli intenzivho zainteresirani za svijet ljudi i
Salju svoje impulse u njega; djeluju u svijetu kroz zive. Upravo smo dali
primjer kako umrli nastavljaju djelovati nakon sto su prosli kroz vrata smrti.

Ali umrli jednu stvar iznad svega vide jasno. Vidi osobu koja slijedi impulse
mrznje, koja mrzi ovu ili onu osobu iz ¢isto osobnih namjera; umrli to vide.
Medutim, umrli, prema svom nacinu gledanja i onome Sto mogu znati,
moraju percipirati kako, naprimjer, Ahriman potice osobu da se prepusti
mrznji; umrli vide Ahrimana kako djeluje na osobu. To je bitno: umrli vide
ljude u vezi s ahrimansko-luciferskim svijetom. Dakle, za umrle nestaje ono
Sto cesto potpuno boji nas sud o ljudima. Vidimo ovu ili onu osobu koju
moramo osuditi na ovaj ili onaj nacin; pripisujemo im ono sto smatramo
prijekornim u njima. Umrla osoba ne krivi izravno osobu, ve¢ promatra kako
je osoba zavedena Ahrimanom ili Luciferom. To dovodi do onoga §to bismo
mogli nazvati prigusivanjem ostro diferenciranih osjecaja koje imamo prema
ovoj ili onoj osobi tijekom naseg fizickog zemaljskog zivota. Za umrlu osobu
to je mnogo vise stvar opcenite ljubavi prema covjecanstvu. Nemojte misliti
da to sprjecava umrlu osobu da kritizira, odnosno da vidi zlo na pravi nacin.
Ona ga vidi; samo ga moze pratiti do njegovog pocetka, do njegovih stvarnih
unutarnjih veza.

Ali sve §to sam ovdje opisao, takoder znac¢i da obucena osoba moze svjesno
pristupiti umrloj osobi samo ako se istinski oslobodi osobnih osjecaja
simpatije i antipatije prema pojedincu, ne dopustajuci svojoj dusi da postane
ovisna o0 osobnim osjecajima simpatije i antipatije. Jer samo promislite: neki
obuceni vidovnjak pristupio bi umrloj osobi, tko god to bio, tako da bi te
inspiracije usle u njegovu svijest, a ta ziva osoba bi je progonila s posebnom
mrznjom, mrznjom koja ima svoje podrijetlo samo u osobnim odnosima. -
Da, bas kao sto svojim rukama izbjegavamo vatru, tako i umrla osoba
izbjegava osobu koja moze tako mrziti na takav nacin iz osobnih razloga! Ne
mogu im pric¢i jer mrznja na njih djeluje poput vatre. Da bi se stupilo u
svjesne odnose s umrlima, mora se, poput njih, moc¢i na odredeni nacin
odvojiti od osobnih simpatija i antipatija. Stoga cete takoder shvatiti da cijeli
odnos izmedu umrlih i zivih, ukoliko se temelji na inspiracijama, koje su,
cak i ako se ne primjecuju, uvijek tu, koje uvijek zive u astralnom tijelu
covjeka, tako da covjek takoder ima izravan odnos s umrlima, ovisi o nacinu
na koji smo uskladeni sa svojim zivotima ovdje na Zemlji. Ako smo
neprijateljski raspolozeni prema drugim ljudima, ako nemamo interesa i ne

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



115/ 136

sudjelujemo u svijetu nasih bliznjih, posebno ako nemamo nepristran
interes za svijet bliznjih, tada nam se umrli ne mogu pribliziti, bez obzira na
to Sto to zele; ne mogu pravilno uci u nase duse, ili, ako je potrebno, to im je
posebno otezano, i to mogu uciniti samo uz patnju i bol. Ovaj suzivot umrlih
sa zivima je, opcenito, prilicno kompliciran. Ali iz ovoga mozete vidjeti da,
inspirirajuci zive na fizickoj razini nakon smrti, covjek ima i izravan utjecaj i
izvan vremena kada je prosao kroz vrata smrti. | sasvim je istina da su oni
koji zive na Zemlji u bilo kojem trenutku, posebno u pogledu svojih
unutarnjih navika, nacina razmisljanja, nacina na koji se osjecaju i njihovih
sklonosti, intenzivno ovisni o onima koji su umrli prije njih ili s kojima
uspostavljaju neku vrstu odnosa cak i nakon smrti - §to se moze dogoditi
pod odredenim okolnostima, ali je teze.

Odredeni dio svjetskog poretka, ljudskog napretka, u potpunosti se temelji
na umrlima koji inspiracijama utjecu na zivote na Zemlji. Doista, u ljudskim
instinktima lezi slutnja tog utjecaja, spoznaja da to mora biti tako. A to se
moze vidjeti kada se uzme u obzir kakav je zivot bio nekoé¢, koji sada
izumire, jer covjecanstvo, tijekom razvoja, napreduje prema sve drugacijim,
novim oblicima zivota. U proslosti su ljudi imali veci osjecaj za stvarnost
duhovnih svjetova i mnogo veci osjecaj za potrebe zivota u cjelini; znali su da
zivi trebaju umrle, da im trebaju impulsi umrlih, ¢ak i u njihovim navikama.
Sto su radili? Sjetite se ranijih vremena, kada je u sirokim krugovima zivota
bilo uobicajeno da sin preuzme ocev zanat, da sin nastavi raditi na isti
nacin. Kad je odavno bio mrtav, veza se stvarala kroz fizicki svijet, tako §to je
sin ostao na putu oca, tako da je postojao odnos izmedu aktivnosti sina i
aktivnosti oca, te je otac u sinu mogao nastaviti raditi. Velik dio zivota
temeljio se na tome. | kada cijele klase pridaju veliku vaznost odrzavanju
ovoga ili onoga unutar klasa, ili unutar obitelji tih klasa, to se temelji na
osjecaju nuznosti: zivotni stilovi onih koji su bili prije moraju prozimati
zivotne stilove onih koji su dosli poslije, ako su ti zivotni stilovi onih koji su
bili prije sazreli do te mjere da iz njih izlaze tek nakon sto doticni pojedinci
produ kroz vrata smrti; jer tek tada sazrijevaju.

Te stvari prestaju, kao sto znate, kako ljudska rasa napreduje, i moze se
vidjeti kako se priblizava vrijeme u kojem ta nasljeda, konzervativni uvijeti,
vise nece igrati ulogu. Fizicke veze vise nece moci postojati na isti nacin kao
prije. U tu svrhu, medutim, ljudi tim vise moraju iz duhovno znanstvenih
uvida izvuci ono sto stvari dovodi u svijest, kako bi se ¢ovjek svjesno mogao
povezati s onim navikama ranijih vremena s kojima se mora racunati kako
bi zivot mogao dalje napredovati. Sada zivimo u prijelaznom razdoblju od
pocetka petog post atlantskog razdoblja, s kojim je vise-manje usao kaos. Ali
u kasnijim vremenima c¢e se ponovno pojaviti uvjeti kada ¢emo se, kroz
prepoznavanje duhovno znanstvenih istina, povezati s onim ranije na mnogo
svjesniji nacin. Neki ljudi su to vec¢ ucinili nesvjesno, instinktivno. Ali ono sto
je danas jos uvijek instinktivno, mora se transformirati u svjesno. Covjek na

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



116/ 136

to ne obraca paznju, ali svatko tko moze duhovno proucavati povijest
primijetio bi, kada bi se usredotocio na stvarne uvjete, a ne uzasne
apstrakcije koje prevladavaju upravo u krugovima prosvijetljenih, da ono s§to
se uc¢i u jednom dobu ima karakter povezivanja, takoreci, nesvjesnog i
instinktivnog, s onim sto pokojnici pustaju da dotjece u sadasnjost. Kad se
shvati kako istinski proucavati velike pedagoske ideje koje su u jednom dobu
Sirili nositelji pedagogije - pravi, a ne Sarlatani - tada ce se vidjeti da te
temeljne pedagoske ideje proizlaze od onih koji su umrli prije odredenog
vremena, koji dopustaju da njihove navike teku.

Dakle, umrli imaju mnogo intimniji suzivot s ljudima; jer ono Ssto ulazi u
astralno tijelo dopire jos dublje u unutarnje bice nego ono sto ulazi u etersko
tijelo. Umrli istinski imaju intimniju zajednicu s ¢ovjekom nego §to imaju
eterska tijela ili bilo koja druga elementarna bica. 1z ovoga, medutim, mozete
vidjeti da je razdoblje koje slijedi nakon ljudskog zivota uvijek odredeno
razdobljem koje mu prethodi, da razdoblje koje mu prethodi nastavlja zivjeti
dalje unutar razdoblja koje mu slijedi. Jer, koliko god to ¢udno zvucalo, tek
nakon svoje smrti postajemo dovoljno zreli da izravno utjecemo na druge
ljude, radeci na njihovom unutarnjem bicu. Ono sto ne bismo trebali ¢initi u
zivotu: nametati vlastite navike drugoj osobi koja je odrasla - mislim sada
duhovno, a ne politicki - ipak je ispravno i odgovara uvjetima kontinuiranog
razvoja covjecanstva nakon sto smo i sami prosli kroz vrata smrti. Te se
stvari dogadaju, uz sve ostalo sto je sadrzano u progresivnoj karmi i opéim
zakonima inkarnacije. A ako pitate o tajnim razlozima zasto ljudi, recimo,
sada c¢ine ovo ili ono, naci cete u mnogim stvarima - iako ne u svima - da to
rade zato sto odredeni impulsi teku od onih koji su umrli prije dvadeset ili
trideset godina, ili koji su umrli jo§ ranije. To su tajnovite, ali konkretne veze
izmedu fizickog i duhovnog svijeta. Jer nesto sazrijeva, u onome §to nosimo
kroz vrata smrti, ne samo za nas same, vec i za ostatak svijeta. Ali tek u
odredenom trenutku postaje istinski zrelo da utjece na druge. | takoder
postaje sve zrelije. | molim vas da sada primijetite da ne govorim o vanjskim
stvarima, ve¢ o unutarnjoj, stvarnoj duhovnoj aktivnosti. Ako se netko sjeca
navika preminulog oca ili djeda i provodi te navike iz sjecanja na fizickoj
razini; to nije ono §to mislim; to je nesto drugo. Zapravo mislim na
inspiracije, neprimjetne obi¢noj svijesti, koje se osjecaju unutar navika,
unutar naseg najintimnijeg karaktera. | velik dio naseg zivota temelji se na
¢injenici da se c¢ak nalazimo prisiljenima osloboditi, tu i tamo, od
dobronamjernih utjecaja koji dolaze od umrlih. Da, i odredenu unutarnju
slobodu postizemo tako sto se moramo osloboditi utjecaja u jednom ili
drugom smjeru. Unutarnje duhovne borbe, ¢iji uzrok ljudi ¢esto ne znaju,
postaju razumljive se razmatraju u svijetlu koje proizlazi iz takvih uvida. Ako
bi netko zelio upotrijebiti trivijalan izraz, mogao bi reci: proslost tutnji, duse
proslosti zaista tutnje u nama.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



117/ 136

To su jednostavno istine, koje vidimo duhovnom kontemplacijom. Medutim,
ljudi, posebno u suvremenom zivotu - nije uvijek bilo tako, kao §to zna
svatko tko je duhovno proucavao povijest - imaju poseban odnos prema tim
istinama: boje ih se, boje se prepoznati istine; imaju beznadan strah, ne
svjesni strah, ve¢ nesvjesni strah. | taj nesvjesni strah od prepoznavanja
vlastitog mjesta u svijetu, od tajanstvenih veza, ne samo izmedu duse i duse
ovdje u svijetu, vec¢ izmedu duse i duse, ovdje i u drugom svijetu, koci ljude.
To je dio onoga s§to ih instinktivho drzi podalje od znanosti duha. Boje se
upoznati stvarnost. Jednostavno ne slute kako se, ne zeleci upoznati
stvarnost, mijesaju u cijeli tijek svijeta, i, naravno, remete, prije svega, zivot
koji se mora zivjeti izmedu smrti i novog rodenja, gdje se ti odnosi moraju
uzeti u obzir.

Jos zrelije - ono Sto se razvija postaje sve zrelije - jest ono §to zivi u nama
kada to vise ne mora biti samo inspiracija, ve¢ kada moze biti intuicija, u
smislu u kojem koristim tu rije¢c u 'Kako se stjece uvid u vise svjetove?'. Ali
intuicija moze postojati samo u bicu koje ima, recimo tako, ‘duhovno tijelo’,
da upotrijebimo paradoksalni izraz. Covjek moze intuitivho djelovati u tom
smislu na druga bic¢a, ukljucujuci i ona koja su jos uvijek utjelovljena ovdje
u fizickom zivotu, samo kada je odlozio svoje astralno tijelo, kada sam u
potpunosti pripada duhovnom svijetu, odnosno desetljecima nakon svoje
smrti. Tada na druge ljude moze djelovati putem intuicije, ne vise samo,
kako sam opisao, putem inspiracije. Tek tada duhovno djeluje kao 'Ja’, koje
je sada u duhovnom svijetu, u 'Ja'. Prije je putem inspiracije djelovao u
astralno tijelo, ili neizravno kroz etersko tijelo, u etersko tijelo covjeka. Kao
‘Ja’, netko tko je desetljecima mrtav, takoder moze djelovati i izravno, i
naravno, posredovanjem drugih. A tada je covjekova individualnost sazrela,
ne samo da bi se uzivjela u navike ljudi, ve¢ ¢ak i u njihove stavove! Mozda
je to za danasnji osjecaj, pun predrasuda, cak i neugodna, prilicno
nesimpaticna istina; ali to je istina. Nasi stavovi, koji nastaju unutar naseg
‘Ja’, stalno su pod utjecajem onih koji su odavno umrli. U nasim stavovima
zive oni koji su odavno umrli. To, medutim, odrazava kontinuitet razvoja iz
duhovnog svijeta. To je nuznost; inace bi se nit stavova neprestano kidala.

Oprostite mi §to u ovom trenutku ubacujem nesto osobno; ali ovaj osobni
element ubacujem u potpunosti, rekao bih, iz objektivnih razloga, jer samo
kroz konkretno promatranje takva istina moze postati u potpunosti
razumljiva. Nitko zapravo ne bi trebao predstavljati stavove kao svoja osobna
misljenja, ma koliko iskreno ona bila stecena. Stoga nitko tko na tlu
okultizma stoji potpuno iskreno, tko je iskusan u stvarima znanosti duha,
nece svijetu nametati svoja misljenja. Naprotiv, ucinit ¢e sve da izbjegne
izravno nametanje svog misljenja svijetu; jer ono sto je stekao kao svoje
osobno misljenje pod utjecajem vlastitih dispozicija, moci ¢e imati ucinak tek
30 ili 40 godina nakon njihove smrti. Tada djeluje na nacin da dopire do
dusa istim putevima kojima impulsi duhova vremena, Arhaja, dopiru do

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



118/ 136

dusa. Tada je sazrelo do tocke u kojoj moze istinski djelovati, u skladu s
objektivnim tijekom stvari. Stoga je nuzno da onaj tko stoji na tlu okultizma
izbjegava stvaranje osobnih prozelita, regrutiranje sljedbenika za svoje
misljenje.

Ono sto je danas opcenito uobicajeno, da netko, nakon sto je formirao svoje
misljenje, ne moze ga dovoljno brzo Siriti, to je nesto cemu istinski prakticni
duhovni znanstvenik ne bi mogao teziti. | ovdje dolazim do osobne poante:
nije doista slucajnost, ve¢ nesto nuzno povezano s mojim zivotom, da nisam
zapoceo zapisivanjem svojih stavova i njihovim prenosenjem svijetu, ve¢ sam
napisao 'Goetheov svjetonazor' u potpunosti u duhu i smislu Goetheovog
svjetonazora, kako se ne bih povezao s zivom osobom. Cak i ako je netko
sam ta zivuca osoba, to mu nikada ne bi moglo dati pravo opravdanje za
poducavanje znanosti duha u mjeri u kojoj to pokusavam uciniti; naprotiv,
to je nuzna karika za potpuno uranjanje u objektivni tijek svjetskog razvoja.
Dakle, nisam napisao svoju epistemologiju, ve¢ Goetheovu epistemologiju,
epistemologiju Goetheovog svjetonazora i tako dalje. 1z ovoga mozete vidjeti
kako se, u odredenom smislu, ljudski razvoj nastavlja, koliko zrele postaju
stvari koje ljudska bic¢a ovdje stjecu, ne samo za vlastiti zivot dok napreduje
putem karme, vec¢ i kako postaju sve zrelije za svijet, i kako nastavljamo
utjecati na svijet, kao sto smo nakon nekog odredenog vremena dovoljno
zreli da saljemo imaginacije, a nakon daljnjeg vremena i inspiracije, u navike
ljudi. Tek nakon jos duljeg vremena spremni smo i dovoljno zreli da Saljemo
intuicije u najintimnije aspekte ljudskog zivota, u nase stavove. Ne bismo
trebali vjerovati da nasi stavovi nastaju ni iz ¢ega, ili da se u svakom dobu
iznova pojavljuju. Oni rastu iz tla u kojem je ukorijenjena nasa dusa, sto je,
medutim, identi¢no djelovanju davno preminulih ljudi.

Vjerujem da kroz poznavanje ovakvih ¢injenica, ljudski zivot mora istinski
iskusiti obogacivanje koje mu je potrebno, s obzirom na cjelokupni karakter i
znacenje naseg sadasnjeg doba i bliske buducénosti. Mnogo toga starog je
trulo, a nove stvari se moraju razviti, kao §to sam cesto objasnjavao.
Medutim, covjecanstvo ne moze uci u ovaj novi svijet bez impulsa koje mu
daje znanost duha. Radi se 0 osjecajima prema kozmosu, kojima pristupamo
kroz znanost duha, odnosno, nas zivot je drugacije oblikovan nego prije,
postaje drugaciji nego sto je bio prije. Kroz znanost duha, ono u ¢emu se
uvijek nalazimo mora za nas ozivjeti, §to je, medutim, ¢ovjecanstvo pozvano
spoznavati, sve svjesnije, razvijajuci se tijekom petog, sestog i sedmog post
atlantskog kulturnog razdoblja, jos§ uvijek tijekom vremena Zemlje.

Zelio sam danas prenijeti ove stvari, koje su povezane s obogadivanjem i
ozivljavanjem covjekovog osjecaja za svijet, s njegovim dubljim stajanjem u
zivotu; to je ono Sto sam zelio pobuditi u vasim srcima, sada kada smo se
ponovno mogli sastati nakon nekog vremena, i nadam se da ¢emo se ovdje
moci ceSce sastajati kako bismo raspravljali o slicnim stvarima, kako bi se

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



119/ 136

kroz nase duse mogao ostvariti razvoj ¢ovjecanstva, ono ¢cemu tezi znanost
duha.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



120/ 136
Odnos ljudi s duhovnim svijetom

Zurich, 3. prosinca 1916.

Iz jucerasnjeg javnog predavanja mogli ste vidjeti kako su duhovni svijet, u
kojem postojimo izmedu smrti i novog rodenja, i fizicki svijet, isprepleteni,
bas kao sto su, u biti, duhovni i fizicki svijet isprepleteni i u nasem
takozvanom fizickom zivotu izmedu rodenja i smrti. Mi sami sebi dajemo
smjer, da tako kazem, kako se roditi s odredenim karakteristikama, time §to
smo izmedu smrti i novog rodenja povezani s onim §to se dogada ovdje u
fizickom svijetu i s nasljednom strujom koja u konacnici vodi do naseg
rodenja.

Sada mozemo cijeli razvoj, koji smo jucer ispitali viSe izvana, razmotriti nesto
vise iznutra, pokusavajuci pred nase duse iz odredene perspektive postaviti
vezu izmedu covjeka i duhovnog svijeta. Izmedu rodenja i smrti zivimo ovdje
u fizickom svijetu. Taj fizicki svijet poznajemo kroz nase osjetilne percepcije.
To je trivijalno, gotovo je nepotrebno reci: da nemamo osjetila, ne bismo
mogli nista znati o nasoj vezi s fizickim svijetom. Ali sve sto posreduje nasu
vezu s fizickim svijetom kroz nasa osjetila, prirodno se odvaja od nas kada
prodemo kroz vrata smrti, tako da jednostavno mozemo reci: izmedu rodenja
I smrti, nas je zadatak upoznavanje fizickog svijeta. Ugradeni smo u ovo
fizicko tijelo kako bismo se kroz njega upoznali s fizickim svijetom.

Sada, mi nismo c¢lanovi samo fizickog svijeta, ve¢ smo c¢lanovi I duhovnih
svjetova. Najblizi duhovni svijet, koji u odredenom smislu granic¢i s nasim
fizickim svijetom, jest onaj koji smo navikli nazivati - je li taj izraz prikladan
ili ne, manje je vazno - eterskim svijetom, takoder i elementarnim svijetom.
Ovaj elementarni svijet je u pocetku ljudima nepoznat, buduci da zive u
fizickom svijetu. To je prvi nadosjetilni svijet. Ali buduc¢i da je to prvi
nadosjetilni svijet, nije nista manje znacajan za ljude od fizickog svijeta, od
osjetilnog svijeta. Cim ¢ovjekovo razumijevanje ovog elementarnog svijeta
svane - Sto se dogada kada moze imaginativnho percipirati - postaje mu jasno
da je ovaj elementarni svijet jednako bogato naseljen bicima kao i fizicki
svijet. Sami ljudi, ukoliko imaju etersko tijelo, pripadaju ovom elementarnom
svijetu. Kao eterska bica, gradani su ovog elementarnog svijeta. Medutim,
uvjeti u ovom elementarnom svijetu donekle su drugaciji od onih u fizickom
svijetu.

Prvo, zelio bih napomenuti da percepcija u elementarnom svijetu moze
zapoceti, tek kada se covjek moze potpuno osloboditi onoga §to ga cini
zemaljskim covjekom. To oslobodenje od onoga sto ga cini zemaljskim
¢covjekom opcenito nije teSko. Medutim, ljudima je danas teze nego §to je bilo
ljudima u pretpovijesna vremena. Svi znamo za pretpovijesnu atavisticku

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



121/ 136

vidovitost. Ona se uglavnhom sastojala u tome da se covjek moze osloboditi
onoga S§to ga cini zemaljskim covjekom. Kao zemaljska ljudska bica, samo
smo u vrlo maloj mjeri formirani od c¢vrste materije. Vecim dijelom se
sastojimo od fluida. U trenutku kada se mozemo osloboditi onoga sto je
¢vrsto u nama, kada se osjecamo samo u svom fluidnom stanju, pojava
imaginativnog ve¢ moze zapoceti. Tek boravak u c¢vrstom zapravo nas
sprjecava da spoznamo ono §to je oko nas kao elementarni svijet kroz
imaginativnhu percepciju. Ova imaginativha percepcija, bas kao §to je za
covjecanstvo Dbila izgubljena, c¢e se wvratiti. Samo S§to je izgubljena
imaginativna vidovitost bila neka vrsta nesvjesne, snolike kvalitete. Ono §to
¢e se postupno razviti u nasoj petoj post atlantskoj epohi, bit ¢e potpuno
svjesna imaginativna vizija. Ali to ¢e se razviti u covjecanstvu, kroz potpuno
prirodan razvoj.

Ako se vratimo na ono §to sam ranije rekao, da je nas odnos prema
elementarnom svijetu drugaciji od naseg odnosa prema obicnom fizickom
svijetu, prvo bih zelio navesti jedan primjer koji ¢e to potvrditi: u fizickom
svijetu, mi formiramo, barem u pocetku prividno, nase odnose s odredenim
bicima, iz slobodnog Iljudskog izbora; formiramo nasa prijateljstva,
formiramo druge odnose s bicima oko nas. U elementarnom svijetu, u kojem
postojimo kroz nase etersko tijelo, to nije sluc¢aj na isti nacin, ve¢ stojimo,
viSse-manje, u blizem odnosu s odredenim drugim elementarnim bicima
tijekom cijelog naseg zivota. Stoga, nas odnos kao neovisnih elementarnih
bica - sto jesmo kroz nase etersko tijelo - s nizom drugih elementarnih bica
koja nas zapravo prate tijekom cijelog naseg zivota, mozemo doista
usporediti s odnosom Sunca prema planetima koji kruze. Nase vlastito
etersko tijelo je vrsta solarnog elementarnog bica, a prati ga niz elementarnih
bica koja mu pripadaju kao sto planeti pripadaju Suncu, tako da ta
elementarna bica zajedno s njim c¢ine neku vrstu sedmostrukosti, bas kao
sto planeti ¢ine neku vrstu sedmostrukosti sa Suncem, prema starijim
gledanjima.

Kroz cijeli nas fizicki zivot, izmedu rodenja i smrti, postoji kontinuirana
interakcija izmedu ovih elementarnih pratitelja i nas samih. Ne samo da
nasa dobrobit ovisi o nacinu na koji se nase elementarno ili etersko tijelo
odnosi prema svojim satelitima, vec je i nas odnos prema vanjskom svijetu,
prema odredenim vanjskim bi¢ima, posebno prema drugim ljudima,
reguliran medusobnim odnosima izmedu tih satelita i naseg vlastitog
eterskog tijela. U buduc¢nosti ¢e postojati vrsta medicine koja ¢e uzeti u obzir
ovo §to sam upravo izrazio. Postojat ¢ce medicinsko-fizioloski pristup koji ce
odrediti kako se, da tako kazem, jedan ili drugi satelit odnosi prema
eterskom tijelu, i prema tome ¢e se moci procijeniti jesmo li bolesni ili
zdravi. Jer ono §to se danas naziva bolescu u istini je samo vanjska fizicka
slika onoga Ssto zapravo postoji. U stvarnosti postoji neka nepravilnost u

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



122/ 136

onome §to sam usporedio s planetarnim sustavom, a bolest je samo odraz te
nepravilnosti.

Moglo bi se reci: oni koji to znaju trebali bi jednog dana danas uspostaviti
ucenje o bolesti: evo Rodos, evo plesi! - moglo bi se reci - i okultizam bi ovdje
trebao pokazati svoju umjetnost. Svakako c¢e to uciniti u trenutku kada mu
se noge oslobode, jer ne moze plesati sa svezanim nogama; a vezivanje nogu
sastoji se upravo u prisutnosti suvremenog materijalizma, koji je zavladao
cijelom medicinskom znanos§cu. To se ne moze poboljsati time Sto ce jedan ili
drugi uciniti ovo ili ono, ve¢ samo kolektivhom voljom vecéeg broja ljudi koji
istinski provode takvu medicinsku praksu koja omogucuje prodiranje
duhovnih principa u medicinu.

U tom smislu, posebno je vazno shvatiti da je Pavao izrekao znacajnu izjavu
s razlogom, onim Kkoji se nikada uistinu ne razumije jer ljudi uvijek vjeruju
da su krsc¢ani, dok u stvarnosti nisu. Pavao je objasnio da je grijeh usao u
svijet kroz zakon i stoga grijeh postoji kroz zakon. U Sirem smislu, ono §to
remeti poredak, postoji kroz zakon. Cak i danas, te se stvari moze samo
naslutiti, jer nase materijalisticko doba ¢e opc¢enito uvijek vapiti za zakonom
kad god nesto nije u redu, ne znajuci da upravo ono sto nije u redu dolazi iz
zakona koji su doneseni. Ali, kao sto sam rekao, to se moze samo naslutiti;
jer ce za razumijevanje ovih stvari biti potrebno puno vise. Rekao sam: ljudi
samo vjeruju da su krscani. Jer takvo sto kod Pavla c¢itaju bezbrojni ljudi, ali
malo toga razumiju.

Dakle, buduc¢i da smo eterska bica, postojimo u elementarnom svijetu, a u
bliskom odnosu s nama stoji odredeni sustav. Taj sustav, odnosno ta
elementarna bica, eterska bica, koja nas prate, takoder su ona koja, kroz
svoje moci, buduci da su rasporedena na odredeni nacin, kada prodemo kroz
vrata smrti, prvo izvlace nase etersko tijelo iz naseg fizickog tijela i smjestaju
ga, a time i samog covjeka, u elementarni svijet. Ovaj elementarni svijet, kao
Sto sam ve¢ naznacio, moze se U potpunosti percipirati imaginativhom
spoznajom. U ovom elementarnom svijetu postoji niz bica koja se mogu
nazvati prirodnim duhovima. Ali odmah su tamo prisutna i sva ljudska bica
koja su izravno fizicki prosla kroz vrata smrti, iako samo nakratko, kao sto
znamo - samo nekoliko dana. Tada se ono Sto nazivamo eterskim tijelom
predaje elementarnom svijetu. Polaze se poput drugog lesa. Ali ne smije se
vjerovati, da c¢e se ovo drugo tijelo, koje je polozeno, naglo unistiti u
elementarnom svijetu. To nije sluc¢aj; naprotiv, ono se doista rastvara, da
tako kazem, u elementarnom svijetu. Ali to raspadanje, ovo stalno
stanjivanje i stanjivanje, ne znac¢i da nije opazivo bicima sposobnim za
Imaginativno opazanje. Dakle, prije svega, ovo elementarno tijelo, ovo etersko
tijelo, uvijek je opazivo onome koji je prosao kroz vrata smrti. Covjek ga je
odlozio, ovo elementarno tijelo, i sada zivi izmedu smrti i novog rodenja, ali
ostaje u stalnoj vezi s ovim odbacenim eterskim tijelom. Nije kao s fizickim

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



123/ 136

tijelom, s kojim c¢ovjek nema odnos nakon sto ga je odlozio; s elementarnim
tijelom vrijedi suprotno; covjek zadrzava odnos, i taj odnos koji covjek ima sa
svojim elementarnim tijelom, sa svojim eterskim tijelom, moze se nastaviti i
u fizicki svijet.

Sada, ako je osoba svoju dusu ovdje u fizickom svijetu ucinila prijemcivom
stjecanjem elementarne, imaginativne percepcije, tada takoder moze svjesno
odrzavati vezu u svojim predodzbama - koje se tada, naravno, ¢ine mnogo
suptilnijima od obi¢nih predodzbi - s umrlima. To je svjesna veza s umrlima.
Ali ono sto tako postaje svjesno, zapravo je uvijek prisutno nesvjesno, ako je
tijekom zivota postojao odnos izmedu onoga koji je ostao ovdje u fizickom
svijetu i onoga koji se uzdigao u duhovni svijet. Pretpostavimo da smo smrc¢u
izgubili voljenu osobu. Znali mi to ili ne - samo oni koji su se otvorili
iImaginativnoj percepciji to mogu znati - umrla osoba djeluje kao da, mogao
bih reci, salje svoju volju u etersko tijelo koje je ostavila, kao u ogledalo, a
ogledalo zauzvrat reflektira zrake natrag nama; umrla osoba djeluje natrag
na zive neizravno, kroz elementarno, etersko tijelo. To je aktivnost koja je, u
odredenom smislu, neizravna.

Ako zelimo okarakterizirati kako se ta neizravna aktivnost izrazava, mogu
reci: unutar nasih predodzbi, koje nosimo kroz svijet. Vecinom su ljudi,
posebno u nasem materijalistickom dobu, svjesni samo predodzbi koje im
prikazuje vanjska fizicka stvarnost. Ali medu predodzbama koje nosimo kroz
svijet, zive one koje su, da tako kazem, suptilne, tako da nisu izravno
uocljive. Jednostavno na njih ne obracamo paznju. Kad bi covjek bio
naviknut posvecivati intimniju paznju svom dusevnom zivotu, i kad ne bi
neprestano dopustao da suptilniji dusevni zivot bude ugusen grubim
predodzbama koje teku iz fizickog okolisa, vidio bi kako te suptilnije
predodzbe uvijek postoje. A one potjecu od onih koji su bili u kontaktu s
nama, koji su prosli kroz vrata smrti prije nas i koji nam, posebno u
pocetnom razdoblju nakon §to su prosli kroz vrata smrti, mogu prenijeti
svoja djela, postupke i misli na opisani nacin.

Dakle, neko vrijeme i sami nosimo bice umrlog u nasim predodzbama, jer
kao eterska bica pripadamo elementarnom svijetu. Ako se govori 0 monizmu
I zeli stajati na tlu stvarnosti, onda bi se moralo prvenstveno govoriti 0 ovom
monizmu na koji sam upravo aludirao, o mononu, koji nastaje iz interakcije
zivih i umrlih. U istini, oni koji su prosli kroz vrata smrti, uopce nisu daleko
od nas. Mnogo su nam blize nego sto se vjeruje.

Sada, kako covjek prozivljava vrijeme izmedu smrti i novog rodenja, on se

sve vise razvija, tako da moze izravno utjecati na svijet ovdje iz vlastite

perspektive. 1 od odredene tocke nadalje, covjek opaza da, kao utjecaj

umrlin, njihove zrake moc¢i prodiru, takoreci, u nas dusevni zivot. Ali te

zrake, taj izravni utjecaj, ne moze izravno utjecati na nas zivot predodzbi, na

nase misli; ve¢ utjecu na nase navike, na to kakvi smo, kako se ovdje
Rudolf Steiner - Veza izmedu zivih i umrlih



124/ 136

ponasamo, na nase pobude; u njih se ulijeva ono sto djeluje iz duhovnih
svjetova i ono §to nam dolazi od onih koji su prosli kroz vrata smrti prije
nas. Ali mora nam biti jasno da je takva suradnja izmedu umrlih i zivih,
vezana uz mnoge razlicite uvjete. Umrli se nalaze u okruzenju u kojem
postoje bica koja su njihove vrste, odnosno takoder dusevna bica, dakle sva
bica koja pripadaju visim hijerarhijama sve do ljudskih bica, i, buduc¢i da
njihovo odbaceno etersko tijelo djeluje kao posrednik, oni takoder mogu
imati percepcije ljudi koji su, u odredenom smislu, zastrti od njih svojim
fizickim tijelima; ali uz pomoc¢ svog eterskog tijela oni probijaju taj veo. Onaj
tko je prosao kroz vrata smrti podlozan je uvjetima pod kojima se zivi u
dusevnom, u duhovnom svijetu; mora im se podrediti. Pa, trebam istaknuti
samo jednu glavnu tocku i shvatit cete Sto zapravo mislim pod tim. Znamo:
luciferske i ahrimanske sile djeluju na najrazlicitije nacine diljem svijeta u
kojem zivimo. Kad te luciferske i ahrimanske sile ne bi provodile svoju moc¢
privlacnosti nad nama, ono §to se u ljudima izrazava kao pogresna ili zla
djela jednostavno ne bi postojalo u svijetu. Luciferske i ahrimanske sile
moraju djelovati na ljudska bica i dati im priliku da ih slijede.

Ako ovo istinski razmotrimo, prepoznat ¢emo da je covjek nesto drugacije
bice od onoga s§to cesto radimo od njega u svojoj kritici. Kad bismo imali
sposobnost, ¢ak i u fizickom svijetu, uvijek vidjeti kako luciferski i
ahrimanski element djeluju u njemu, sasvim bismo drugacije sudili o
ljudima. Nije da bismo cesto bili manje kriti¢ni, jer ako bi svoj sud skrenuli s
covjeka, morali bi se boriti, na protiv covjeka, vec¢ protiv Lucifera i Ahrimana.
Ali bismo bili beskrajno tolerantniji prema ljudima kao prema ljudima. Ovu
toleranciju prakticiraju oni koji zive dusevni zivot tijekom razdoblja izmedu
smrti i novog rodenja, kako prema onim bicima koja su s njima u duhovnom
svijetu, tako i prema onim bicima koja su jo§ uvijek ovdje utjelovljena kao
ljudi u fizickom zivotu. | jednostavno je dio prirode onih koji su prosli kroz
vrata smrti da steknu tu toleranciju, da uvijek vide: Lucifer ili Ahriman
imaju ovog ili onoga udjela u osobi. Oni ne kazu: ovo je loSa osoba koja
slijedi zle zelje - ve¢ prozru: Lucifer u njemu igra odredenu ulogu. Ne kazu:
ovo je zavidna osoba - ve¢ kazu: Ahriman ima toliko i toliko udjela u njemu.
- Tako sudi onaj koji zivi gore izmedu smrti i rodenja, jer je to dio njegove
prirode, bas kao sto je dio nase prirode, ako smo prirodno zdravi, imati
zdrave oc¢i. Buduc¢i da je to dio prirode umrlih, umrle jako boli kada
odrzavaju vezu koju su uspostavili u fizickom zivotu, i ovdje se kod nas
susrecu s drugacijim stavom. Pretpostavimo da osjecamo posebnu mrznju
prema osobi koja je takoder bila u kontaktu s umrlim, iz nasih osobnih
antipatija. Tada ta mrznja znaci ogromnu bol za umrle, koji mogu biti u
kontaktu s nama. | u bilo kojem trenutku, tu mrznju, poput maca, poput
nazubljenog maca, poput koplja, isukanog protiv nje, umrla osoba prvo mora
prevladati ako nam se umrla osoba, kao sto mora, jer ima vezu s nama, zeli
pribliziti.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



125/ 136

Dakle, nacin na koji umrli nastoje utjecati na nas i kako dozivljavaju taj
utjecaj, uvelike ovisi o raspolozenju nase duse. Utjecaj se uvijek dogada; ali
nacin tog utjecaja uvelike ovisi o raspolozenju nase duse. Ti izravni utjecaji
umrlih, koje sam opisao, igraju ulogu u nasim uobicajenim predodzbama
posudenim iz nase okoline, u nasim osjecajima, u nasem temperamentu, u
nasim navikama. Medutim, postoji stalna medusobna povezanost izmedu
onoga §to se dogada u podrucju onih koji su prosli kroz vrata smrti i nasih
vlastitih dusa.

Ako sada sve ovo razmotrite, reci cete sebi: ono sto nosimo u sebi kao duse,
sadrzi slozeno djelovanje i potrebno je mnogo da se shvati sve tajanstvene
stvari koje zapravo pulsiraju unutar ljudske duse, sve sto pulsira, na takav
nacin da sama dusa ima malo svijesti o tome §to tamo pulsira. Ali
cjelokupno raspolozenje duse, njene sposobnosti ili nesposobnosti, ovisi 0
tome. Jer sve je to, pak, uvelike odredeno nasom karmom; to §to smo ovdje
dovedeni upravo s tim ljudima, koji onda na nas utjecu na nacin koji sam
opisao, naravno da je povezano s nasom karmom u Sirem smislu.

Imajuci to na umu, mora nam biti jasno da nase doba ima istinske, stvarne
¢eznje za onim sto bi znanost duha trebala donijeti covjecanstvu, ali da se te
stvarne ceznje i danas cesto zadovoljavaju na najpogresnije nacine. Danas
postoji niz ljudi koji su potpuno prevladali predrasude, koje su ljudi cesto
imali sredinom, pa c¢ak i posljednjom trecinom 19. stoljeca, da se sve
duhovno moze objasniti samo fizickim, fizioloskim uc¢incima. Ali poluistine ili
cetvrtine istine, ¢esto imaju mnogo gori uc¢inak od potpunih pogresaka. A
takve poluistine ili cetvrtine istine leze u srzi onoga sto se danas tako cesto
naziva analitickom psihologijom ili psihoanalizom.

Ljudi traze, ali traze pipajuci u mraku. Osjecaju da je mnogo toga skriveno u
dubini duse, ali ne mogu se natjerati da istinski naprave korak u duhovni
svijet kako bi otkrili sto je skriveno u dubini duse. Sto danas kazu
psihoanaliticari? Kazu: kada se osoba ovako susrece s nama u zivotu,
njezino cjelokupno blagostanje ¢esto ovisi ne samo o onome Sto je U njenoj
svijesti, ve¢ o cijelom nizu ¢imbenika koji se nalaze u nesvjesnom, ispod
praga svijesti. Osoba dolazi, osjecaju¢i depresivnho raspolozenje.
Psihoanaliticar vjeruje da se tada mora ispitati Sto je osoba dozivjela mozda
prije mnogo godina, Sto nije u potpunosti obradila kao iskustvo, vec je
potisnula u podsvijest. Ali samo zato sto je zaboravljeno ne znaci da nije
tamo. Psihoanaliticar dobro osjeca da ono §to je izronilo iz svijesti nije
izronilo iz stvarnosti; to je jednostavno dolje u podsvijesti. Sada
pretpostavlja: ako se to uspije uvesti u svijest kroz neku vrstu katehizacije,
tada se otkriva sto je tamo dolje prozdire i nagriza. Polazec¢i od ovoga -
naravno, ne mogu ovdje raspravljati o psihoanalizi u svim njenim
implikacijama, ali neke zelim pokazati - psihoanaliticar sada dosta toga trazi
u dubinama duse. U prethodnim godinama, osoba je imala ovaj ili onaj

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



126/ 136

zivotni ideal, ovu ili onu nadu, ovaj ili onaj plan. Nije ih ostvarila, nije ih
mogla ostvariti. Svakako, to je izvan njene svijesti, iz razloga §to zivi u
sadasnjosti; ali nije izvan stvarnosti njene duse. Tako to prozdire, nagriza, a
njena cijela dobrobit ovisi 0 onome sto lezi tamo dolje u njenoj svijesti. Osoba
je imala neku vrstu nesretne ljubavi - | to je ono §to psihoanaliticari
uglavnom pronalaze, jer se na nju usredotocuju. To je izolirana provincija
svijesti njene duse; borila se protiv toga, vise nije u njenoj svijesti, ali
nastavlja djelovati. Psihoanaliticari vjeruju da to i dalje djeluje, posebno
kada su bili prisutni osjecaji ljubavi, a voljena osoba nije bila prisutna, kada
osoba ostaje nezadovoljena. Tada, duboko u dubinama zivota duse,
psihoanaliticar trazi, uz razbijene nade u proljecu zivota, uz ono sto sam
upravo naznacio, 'animalisticki mulj' zivota, ono §to se neprestano probija
kao 'animalisticki mulj' zivota, vezu sa svime §to covjek ima kao animalno,
zivotinjsko bice i §to igra ulogu u zivotu njegove duse. A oni analiticki
psiholozi koji idu dalje kazu: ako se prodre sve dalje i dalje, konacno ce se
pronaci ono §to se u dusi uzdize iz rasnih veza, iz nacionalnih veza i tako
dalje, sto u dusi igra vise-manje nesvjesnu ulogu, ali konacno, na samom
dnu, ono demonsko, najneodredenije, §to lezi ispod 'animalistickog mulja’.
Ljudi koji su danas posebni pristase psihoanalize, cesto tiho nagovjestavaju
da se u tim demonskim dubinama nalaze impulsi koji vode do gnoze,
teozofije, antropozofije i slicno. Cak i ako se to ponekad naslucuje, rekao bih
pomalo suptilno, ipak se naslucuje. Procitajte jedan od najnovijih brojeva
'Znanja i zivota' i ponekad cete pronaci takve naznake, cak i ako su skrivene
izmedu redaka.

Pa, rekao sam: poluistine i cetvrtine istine ¢esto imaju gori ucinak od
potpunih pogresaka. Analiticka psihologija ukorijenjena je u poluistinama i
cetvrtinama, naime, u svojoj potrazi u podsvjesnim dubinama duse. Ali ako
to usporedimo s onim §to smo danas istaknuli, da sve stvarnosti koje zive u
dubinama duse djeluju iz carstva umrlih, onda smo vodeni u potpuno
drugom smjeru. Tada necemo traziti 'animalni mulj’ duse, ili skrivenu
erotiku za neko raspolozenje duse, ve¢ ¢cemo cesto uzrok raspolozenja duse
morati traziti u ovoj ili onoj preminuloj osobi, kojoj vlastitim ponasanjem
uzrokujemo teskoce, a te se teskoce izrazavaju u cinjenici da se odredena
nezadovoljstva probijaju u svijest. Ukratko, dobro ¢emo uciniti ako na
pobozan i svet nacin osvijestimo vezu, koja postoji ne samo izmedu naseg
svijeta i apstraktnog, panteisticki nejasnog duhovnog svijeta, ve¢ stvarnog
duhovnog svijeta, u kojem su oni koji su prosli kroz vrata smrti, stvarna bica
koja su s nama, bas kao sto su bila i u zivotu, samo S§to je ono Sto ¢ine s
nama mnogo blize nasoj dusi nego ono sto su c¢inili u zivotu, gdje smo uvijek
bili odvojeni nasim i njihovim tijelima, koja su stajala poput prepreke izmedu
nas.

Zatim dolazi kasnije razdoblje u kojem se ljudsko bi¢e potpuno oslobodilo
astralnog tijela, odlozivsi ono astralno, i neko vrijeme nakon toga, ljudsko

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



127/ 136

bice tada iz duhovnog svijeta moze djelovati na mnogo intenzivniji, unutarnji
nacin. U proslosti je vanjski zivot cesto bio organiziran prema takvim
instinktivno poznatim istinama, ¢ak i ako je ono sto je nastalo u zivotu,
cesto proizlazilo iz obi¢nih vanjskih razloga. Ali ta eksternost - cesto poznata
samo instinktom - temelji se na necemu unutarnjem. Rekao sam da su
umrli, nakon §to produ kroz vrata smrti, u tako izravnoj vezi s ljudima koje
su ostavili za sobom i za koje su posebno vezani ljubavlju, da utjecu na
njihove navike. Stoga se u vremenima kada su se takve stvari joS uvijek
osjecale sasvim instinktivno, vodilo racuna o tome da se sin sto manje udalji
od roditeljskog kruga. Pristup je tada bio laksi. U¢enje istog zanata, bavljenje
iIstom profesijom, opcenito, cijelo, istinski konzervativho drzanje za istu
struju, bio je istinski izraz olaksavanja utjecaja onih koji su prosli kroz vrata
smrti na one koje su ostavili za sobom. Ako su ti ljudi bili u slicnim
situacijama kao i samo pokojnici, onda je i tim pokojnicima bilo lakse
pronaci put do njih. | jednog dana ¢cemo pratiti takve suptilne razloge i
impulse u povijesnom razvoju ljudskih bica.

Ako je osoba mrtva ve¢ neko vrijeme, potpuno je odbacila svoje astralno
tijelo. To se dogada tek nakon vise desetljeca, jer je kretanje koje prolazimo u
duhovnom svijetu mnogo sporije od kretanja u fizickom svijetu; trideset
godina u duhovnom svijetu odgovara otprilike jednoj godini u fizickom
svijetu. Ovdje u fizickom svijetu ljudi zure; u duhovnom svijetu uvijek
moraju napraviti krug, da tako kazem, u mnogo ve¢em krugu nego ovdje u
fizickom svijetu. Ukratko, jedna godina u fizickom svijetu odgovara trideset
godina u duhovnom svijetu; u trideset godina u duhovnom svijetu covjek
dozivljava otprilike isti komad svijeta kao u jednoj godini u fizickom svijetu;
stoga se ovaj komad svijeta dozivljava vise interno, intenzivnije.

Opcenito, ono sto ljudi ovdje dozivljavaju na mnogo je nacina povezano S
vecim svijetom, s makrokozmosom, tako da se ono Sto se ovdje dozivljava u
mikrokozmosu, u ljudima, uvijek moze izraziti u terminima omjera prema
makrokozmosu. Naprimjer, zelim skrenuti pozornost na jednu stvar: ako
izracunamo broj dana koliko ljudsko bice zivi, dobivamo isti broj godina
koliko je Suncu potrebno da prode cijelu Platonovu godinu, kozmicku
godinu. Dakle, ljudsko bice zivi zivot od onoliko dana, koliko je Suncu
potrebno godina da prode cijelu kozmicku orbitu, od jednog znaka Zodijaka
do drugog. Kada je proslo kroz sve znakove Zodijaka, trebalo mu je otprilike
25920 godina. To je otprilike koliko dana osoba zivi u svom individualnom
zivotu izmedu rodenja i smrti - naravno, to nije isto za svakoga.

| jo§ jedna zanimljiva veza je sljedeca: osoba takoder udahne onoliko puta
dnevno, koliko zivi u danima, i koliko se Sunce u godinama krece kroz
Zodijak. Vidite, svijet je zaista, u vrlo dubokom smislu, ureden prema mjeri i
broju. | covjek bi pomislio da bi jednostavno ovo suptilno uredenje i poredak
covjeka u svijetu, ova korespondencija harmonija, trebala voditi sirove

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



128 /136

materijaliste naseg vremena izvan njihovog svjetonazora, koji u kozmosu
odbijaju vidjeti bilo sto osim pukog mehanizma. To je doista cudan
mehanizam koji strukturira svoja pojedinacna bica unutar sebe na takav
nacin, da stoje u divnim, numericki skladnim odnosima s cjelinom.

| stoga je vrlo znacajno da, kada duhovno promatramo svijet, mozemo doista
reci: dok covjek prolazi kroz razvoj izmedu smrti i novog rodenja, napreduje
toliko sporije koliko Saturn kruzi oko Sunca sporije od Zemlje. Saturn oko
Sunca kruzi toliko sporije od Zemlje, koliko se covjek krece sporije u
duhovnom svijetu nego ovdje na fizickoj Zemlji. Iz tog razloga - ne zato sto su
znali manje od danasnjih astronoma - drevni su Saturn smatrali
najudaljenijim planetom koji jos uvijek pripada suncevom sustavu. To je
takoder astronomski to¢no; jer su ostali planeti koji se danas smatraju
njegovim dijelom, Uran i Neptun, stigli kasnije i postali njegov dio, te kruze
potpuno drugacijim redoslijedom, ¢ak i s drugacijom rotacijom, od planeta
koji pripadaju samom suncevom sustavu.

Sada, barem jedna takva duhovna godina - to jest, trideset zemaljskih
godina - mora proc¢i prije nego §to dusa. dostigavsi normalnu dob od
sedamdeset do osamdeset godina, moze uc¢i ne samo u navike, ve¢, za one
koji ovdje ostaju ili se pridruze slobodnom voljom, u cijeli nacin gledanja, u
cijeli duhovni zivot. Ali na taj nacin umrli takoder, utjecu na nase zivote na
vrlo sveobuhvatan nacin. Svakako je istina da, s obzirom na cijelu duhovnu
prirodu u koju smo uronjeni, u sebi nosimo impulse davno umrlih ljudi koji
utjecu na nas. Tako se ostvaruje veza izmedu buducnosti i proslosti, tako da
se odvija takav sklad umrlih sa zivima. Kao §to neizravno otkrivanje umrlih
kroz etersko tijelo koje su odlozili djeluje na imaginativhu spoznaju, tako i
ono Ssto ulazi u navike na opisani nacin djeluje na inspiracijsku spoznaju. |
ono s§to sam zadnje opisao, sto moze djelovati tek nakon sto je covjek prosao
duhovni godinu, djeluje, jednom kada postane svjesno, na intuitivhu
spoznaju. Ali djeluje kontinuirano. Rekao bih da se znacenje evolucije moze
najispravnije shvatiti, samo ako se u vidu imaju ovakve stvari.

Oprostite mi ako u ovom trenutku ubacim nesto vrlo osobno - znate, ne
volim to raditi i stoga to radim vrlo rijetko. Svatko tko pokusa pogledati sto
sam poceo pisati prije nekoliko desetljeca, moci c¢e vidjeti da sam u to
vrijeme potpuno zanemario ono sto sam imao ponuditi kao vlastito misljenje.
Nisam napisao svoje misljenje o Goetheu, ve¢ sam pokusao izraziti misli koje
su mogle doc¢i od Goethea; napisao sam 'Epistemologiju Goetheova
svjetonazora', ne svoju epistemologiju. - Na taj se nacin ¢covjek moze sasvim
svjesno povezati s onima koji su davno umrli i djelovati iz njihovog duha. To
je takoder ono sto covjeku, u odredenom smislu, daje potvrdu da smije
utjecati na zivuce. Jer to je lose uvjerenje, na kojem ljudi inzistiraju,
posebno u nase vrijeme, da svatko, ¢im formira misljenje, odmah ga zeli

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



129/ 136

prenijeti sto vecem broju onih koji ga podrzavaju. Osoba koja iz duhovnog
svijeta poznaje uvjete egzistencije, temeljne zakone egzistencije, zna da,
koliko god to bilo ¢udno i paradoksalno, ¢ovjeku je zapravo dopusteno raditi
u dubinama dusa njegovih bliznjih tek nakon sto umre, i to tek nakon sto
prozivi duhovnu godinu, odnosno trideset godina. Dobilo bi se veoma mnogo
kada bi se ta nesebicnost malo vise prosirila u svijetu, kada bi se oni Kkoji
kasnije zive povezali s pokojnicima, i istinski pokusali odrzati kontinuitet
evolucije na svjestan nacin. Bilo da se radi o c¢isto izbornom afinitetu ili
odnosu koji donosi karma, veza s onima koji se trude slati zrake svoje
aktivnosti iz duhovnog svijeta je, ako je zivimo svjesno, nesto nevjerojatno
znacajno.

Pokusao sam u vama probuditi osjecaj prirode interakcije izmedu takozvanih
umrlih i takozvanih zivih. Jednostavno nam mora biti jasno to kako su uvjeti
u duhovnom svijetu sasvim drugaciji nego ovdje. Dobar dio tih uvjeta, i
uvjeta iskustva u duhovnom svijetu, naci cete u ciklusu predavanja 'O zivotu
izmedu smrti i novog rodenja’, koji sam odrzao u Becu prije nekoliko godina.
Ali naravno, moze se izdvojiti tih stvari koje su vazne u jednom ili drugom
pogledu. Mora se reci da nesto slicno, a opet vrlo razlicito, postoji u
duhovnom svijetu u usporedbi s nasim fizickim zivotom. Prije nego sto ovdje
u potpunosti udemo u fizicki svijet, prolazimo kroz embrionalno razdoblje, u
kojem su uvjeti zivota sasvim drugaciji od trenutka kada u potpunosti
udemo u fizicki svijet kao oni koji disu vanjski zrak. U odredenom smislu i
stilu, razdoblje koje prolazimo u prvoj duhovnoj godini - koja se tako cesto
naziva razdobljem kamaloke - dosta je slicno embrionalnom razdoblju. Jer
kao sto ljudsko bice, da tako kazemo, trazi pomoc¢ drugog ljudskog bica,
kojem dopusta da ga nosi u fizicki svijet kroz deset lunarnih mjeseci, tako
dopusta da ga se nosi u duhovni svijet, kroz sve zelje i ceznje koje ga vezu za
fizicki svijet, koje polako odbacuje. | svijest u ovoj prvoj duhovnoj godini -
trideset godina nakon smrti - jos uvijek je donekle slicna svijesti ovdje u
fizickom svijetu, iako se vjestine i slicno, koje se mogu stec¢i samo u fizickom
svijetu, mogu imati samo neizravno kroz etersko tijelo. Ali tada nastaju drugi
uvjeti svijesti; tada nastaje mnogo visa svijest od one koju mozemo imati
ovdje u fizickom tijelu. Ako se prisjetite dosta toga §to je receno u
spomenutom ciklusu, mozete vidjeti kako ta svijest ima drugaciji karakter u
duhovnom svijetu. Samo trebate razmotriti koliko svijest ovisi o tome §to
moze uci u tu svijest. A kada se krecemo ovdje u fizickom svijetu kao obicna
ljudska bica, u nas ulaze fenomeni mineralnog, biljnog, zivotinjskog i fizickog
carstva ljudi, zajedno s drugim iskustvima duse, kulturnim iskustvima i
tako dalje. Nakon smrti vise ne percipiramo mineralni svijet kao takav; od
biljnog svijeta, samo opci zivot. Procitajte u mojoj 'Teozofiji' kako stvari stoje
tijekom uspona u takozvani duhovni svijet.

Sve je to takoder povezano s potpuno drugacijim iskustvom u duhovnom
svijetu. Pa, kao §to mozete pretpostaviti, zapravo ne postoje rijeci za sve to.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



130/ 136

Nas jezik je u biti stvoren za fizicki svijet; stoga covjek uvijek ima poteskoca
s tocnim opisivanjem tih uvjeta. Zato je covjeka tako lako krivo shvatiti.
Iznad svega, covjek se moze izraziti samo usporedbama. Ovdje u fizickom
svijetu stojite, rekao bih, u jednoj tocki u cijeloj strukturi kozmosa; gledate
o¢ima u svim smjerovima, svuda okolo. U duhovnom svijetu nije tako. Tu ste
na periferiji i s periferije gledate, takoreci, u unutrasnjost suplje sfere, samo
Sto je to usporedba, jer to nije Suplja sfera, jer vrijeme ima puno veci znacaj
od prostora. Dakle, s periferije gledate sve; postoje potpuno drugaciji uvjeti
za predodzbe, sasvim drugaciji uvjeti za promatranje! | unutar samih
predodzbi postoje sasvim drugaciji uvjeti. Pretpostavimo da je osoba prosla
kroz vrata smrti u Sezdesetoj, sedamdesetoj, osamdesetoj ili ¢ak 1 ranije:
sada jasno osjeca unutarnje iskustvo. Ako osjecate glad ili bol, ovdje ili ondje
u odredenom dijelu tijela, necete reci: glad je ovdje ili ondje, vec¢ glad je u
vama. Dakle, gledajuci iz cijelog oboda oko sebe, osjecate nesto negdje,
znate, tamo postoji nesto sto zeli imati veze s vama. Sada morate zapoceti s
naporom da uklonite ono sto se tamo manifestira, sto se otkrilo! | tek kada
to uklonite, pojavljuje se istina koja se ovdje zeli manifestirati. Dakle,
mozemo rec¢i: kao duhovna bica, imamo u sebi predodzbu; ali ta nam
predodzba uopce nista ne govori; prvo se mora ukloniti, i tek kada je
uklonimo, u sebi pronalazimo - da, koliko god paradoksalno zvucalo, tako je
- andela ili arkandela koji nam se otkriva! Zu prisutnost moramo postici tako
Sto ¢emo prvo pustiti toj prisutnosti da se objavi u nasoj predodzbi. Dakle,
razumijevanje duhovnog svijeta povezano je s odluécnim naporom, s
odluécnim radom. Tek tada se duse koje su ostale ovdje u fizickom tijelu,
viSe-manje bez podvrgavanja ovom naporu, mogu ocitovati umrlima, ako
ovdje umrlima istinski otkriju svoje misli ili umrlima nesto pokazu, citajuci
Im naglas ili necim slicnim.

Kroz ovo §to sam rekao, jednostavno vam zelim pokazati koliko su potpuno
drugaciji uvjeti percepcije, zivota i iskustva u duhovnom svijetu. A ako je to
tako, onda vas nece iznenaditi da je, u odredenom smislu, trideset godina
duhovnog vremena jedna godina fizickog vremena; jer u duhovnoj oblasti
stojimo na periferiji i gledamo prema sredistu. | vrlo je vazno imati to na
umu.

Koliko je tesko govoriti o odredenim duhovnim stvarima, mozete vidjeti iz
¢injenice da se neke stvari, buduc¢i da moraju biti odjevene u fizicke
koncepte, pojavljuju na potpuno suprotan nacin, te su stoga vrlo lako
izlozene nesporazumima. Nije li istina, buduci da se materija prvo razmatra
iz fizickog svijeta, da se s pravom kaze: covjek prolazi kroz ponovljene
zemaljske zivote. - To je ispravno. Ali zasto prolazi kroz ponovljene zemaljske
zivote? Zivedi ovdje izmedu rodenja i smrti, prozivljava odredeno vremensko
razdoblje. Zatim prolazi kroz vrata smrti u duhovni svijet, zavrsava krug, ali
unutar tog kruga vraca se u isto vremensko razdoblje. | svaki put kada
prozivimo zivot, zapravo smo na istom mjestu u svijetu. To je vrlo zanimljivo!

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



131/136

U carstvu duha, zapravo ne vlada vrijeme, vec¢ trajanje. Vracamo se na isto
mjesto. Zapravo ponavljamo zivot u istim okolnostima, s onim sto smo u
meduvremenu dozivjeli, na istom mjestu u svijetu. Uvijek se vracamo na
pocetnu tocku. lzvodimo stvarne krugove. Reci cete: to je tesko zamisliti.
Doista je tesko zamisliti, i medu drugim stvarima koje je lakSe zamisliti, a
koje sam danas takoder predstavio, zelio bih da takva stvar bude predmet
vase meditacije u vasem dusevnom zivotu. Covjek ponekad mora dugo, dugo
meditirati o takvim stvarima ako zeli razumijeti njihovo puno znacenje.

Danas sam si zadao zadatak da ukratko opisem, kako one duse koje su
prosle kroz vrata smrti djeluju dolje u svijet gdje su ostali ljudi s kojima su
bile povezane unutar svojih fizickih tijela. | iz druge perspektive, ponovno ste
vidjeli da je svijet uistinu koherentna cjelina, da su umrli doista mrtvi samo
za vanjsku fizicku percepciju. U trenutku kada produ kroz vrata smrti,
imaju drugaciji pristup nasoj dusi, i to je cijela razlika. Sada u nama djeluju
iznutra, dok su kao ziva bica djelovali u nama izvana. Takve stvari ne bi
trebale biti samo vanjske teorije, vec¢ bi trebale zivjeti u svijesti ljudi. Trebale
bi postati ne samo predodzbe svijeta, vec¢ svjetonazor, stovise, rekao bih cak i
percepcija svijeta. Tada ce znanost duha donijeti plodove koje bi trebala
donijeti i koje takoder moze donijeti.

Konacno, jos jedan komentar. Razmotrite sto znaci, da osoba mora u sebi
nositi osjecaj, naime, tijekom odredenog razdoblja izmedu smrti i novog
rodenja, da nosi hijerarhije kao svoje unutarnje iskustvo! To je tako! To bi
c¢ovjeka moglo voditi u strasnu aroganciju, koja bi mogla zivjeti kao mracan
osjecaj u dusi kada se ponovno rodi. U davna vremena, prepreka toj
aroganciji stvarala se c¢injenicom da su ljudi, prolaze¢i kroz vrata smrti i
ulazeci u duhovni svijet, znali, takoreci, da ne gledaju sami, ve¢ da u njima
zive bica najvisih hijerarhija, posredujuci u njihovom gledanju. Ali ¢ovjek je
tu vezu u duhovnom svijetu izgubio, bas kao sto je ovdje u fizickom svijetu
izgubio staru atavisticku vidovitost. Ali to zahtijeva ono sto je Pavao izrazio
rijecima: "Ne ja, nego Krist u meni"”, i sto istinska duhovna percepcija
izrazava rijecima: "Od Boga smo rodeni; u Kristu umireno”. AKo u svoj
dubini, nau¢imo to kroz osjecaj, da Krist za Zemlju jest, ispravno ¢cemo se
postaviti u ovom kontemplaciji s periferije. A ako vrata smrti dozivimo s
iIspravnim osjecajem 'U Kristu umiremo’, tada, gledajuci s periferije, medu
bicima koja promatramo nalazimo ona koja pripadaju visim hijerarhijama,
takoder i ona koja su elementarna bic¢a, ali i ona bica koja su ovdje
utjelovljene ljudske duse ili ona koja su vec bestjelesne ljudske duse, medu
svima njima, nalazimo i vlastito Ja bic¢e. | promatramo odnos ovog Ja bic¢a
prema drugim bi¢ima koja sam upravo opisao, od izvana. Biti u stanju
dozivjeti te osjecaje nakon prolaska kroz vrata smrti nesto je iznimno vazno.
Jer samo tada mozemo istinski pronaci put natrag u utjelovljenje u tijelu,
ako mozemo imati te osjecaje vlastitog Ja. Ako te osjecaje mozemo imati to
mozemo zahvaliti ispravnom prolasku kroz vrata smrti s osjecajem: "U Kristu

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



132/ 136

smo umrli”. Ovo sjedinjenje s Kristom daje nam priliku, da tako kazem, da
svoj odnos u duhovnom svijetu vidimo dusevnim okom Krista, da sebe
vidimo kao Ja bice medu drugim duhovnim bic¢ima.

Uvijek zelim postici ovo, da ne samo da steknemo odredeno znanje iz takvih
promisljanja poput ovih predstavljenih danas, ve¢ da se to znanje
transformira u percepciju, u osjecaj. | ako su sve ideje predstavljene danas
samo prosle pored nas poput snova, ako je ostao samo jedan osnovni
osjecaj, koji sam pokusao sazeti u ovim zavrsnim rijecima, poput "U Kristu
umiremo”, koji nas moze pravilno smjestiti u duhovni svijet, kako bismo ga u
sljedecoj zemaljskoj inkarnaciji mogli nositi kroz fizicki svijet, ako taj osjecaj
ostane s nama, tada pravo znacenje takve kontemplacije nosimo u nasem
daljnjem zivotu.

U takvim osjecajima zelimo biti zajedno, smatraju¢i ih intenzivnim
ujedinjujué¢im osjecajima, I to je ono Sto ¢e ova istinska neprimjetna
zajednica posvecenih antropozofiji postupno pruziti svijetu: tu ujedinjenost u
takvim senzacijama i osjecajima, rodenu iz predodzbi znanosti duha. Svijetu
je potreba, rekao bih, takva neprimjetna zajednica koja ¢e u svijet unijeti
takve snage zajednistva. U tom smislu, zelimo biti duhovno ujedinjeni u
buducnosti, ¢ak i kada neko vrijeme fizicki nismo zajedno. | medu nama bi
uvijek tako trebalo biti, da duhovno jedinstvo uvijek odrazava nase fizicko
jedinstvo.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



133/ 136

Zapisi u biljeznici za predavanje 18. veljace 1916.

T Uy wtf t«/w{-?ufw{fl\fffia-i' — ot wllown fobpunke,

(o o= W1 wpdhl |
o ifoon s QUL oo 85y taan et am 2 |
m«%(‘&{nlm&ay‘;wz Ghve ™ '

L bebdser

Biljeske, vjerojatno za predavanje od 18. veljace 1916. Kassel: (arhiva
biljeznica br. N.B. 530)

| anTod bt [ :'}Mmaw&wfﬂw

Das Ich als Welt - Inhalt - Wille / - entspricht allem folgenden

Die Krafte, welche dieses Ich fiihlend, / hervorbringen - / entspricht dem
Seelen-Welt / erleben -

Die Krafte, welche dieses Ich im / Umkreis des Geist-Kosmos / bewegen -
ihm das 7/ Leben verleihen. / entspricht dem Erlebnis im / Ae.[ther] Leib.-
Die Krafte, welche dem Ganzen aus / dem Ganzen Sinn geben - entspr. [icht]
d.[em] Tod.

Aus dem Tod entwickelt sich unser /7 Sinn - was wollte die /7 Welt mit mir - ?
/ zunéchst, dass sie etwas wollte -

Herumftihren im All, um es / vom Einzelnen aus zu beleben / kann nicht an
einem Orte / leben -

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



134 /136

Ulaznica za predavanje 3. prosinca 1916.

© ANTHROPOSOPHISCHE GESELLSCHAFT
.f ZSCHOKKE-ZWEIGQ ZORICH
EINLADUNG

Zweig~=Vortrag von Herrn Dr. Rud. Steiner

auf m«v% den<J. :3 ,c:z,wgpi*}lé' abend-sJUhr

l.okal:

(IITTT TR LT XL ]

* L (AT R LA AL LR LRl PR g ARl R Rl

Y
\
3\
B
%\
N
E
N

=
T L LT L T T T P L P T e T L T L T P LTy ™

FUGEREEINN & v, Shiaten, Jufifs

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



135/ 136

Napomena:

Sva predavanja sakupljena u ovom svesku su predavanja odrzana ¢lanovima
Antropozofskog drustva 1916. godine.

Glavna tema ovog sveska pod snaznim je utjecajem konteksta tog vremena:
Prvi svjetski rat vec je trajao dvije godine. Mnoge su zrtve bile oplakane, a
mnogi su ljudi pretrpjeli osobne gubitke. Kako umrli ostaju povezani s
nama? Sto znaci bezbroj zrtvenih smrti? Kakva je sudbina takozvanih
umrlin? - to su bila goruca pitanja. Na svojim predavanjima, Rudolf Steiner
je pokusao odgovoriti na ta pitanja, nudeci prijedloge i isticuci kako se oni
koji su ostali mogu pravilno povezati sa svojim umrlima. No, predavanja za
¢clanove iz tog razdoblja bave se i drugom temom. Mogla bi se nazvati, u
skladu s jednim od naslova predavanja, 'Zivotna laz civiliziranog
covjecanstva'. Rudolf Steiner naglaseno ukazuje na sve vecu nekoherentnost,
a time u lazljivost misli, Sto demonstrira suvremenim primjerima iz nedavno
objavljenih knjiga i brosura. U sredistu ovih razmisljanja je predavanje
odrzano u Zurichu 10. listopada 1916, 'Kako se moze prevladati dusevni jad
danasnjice?', na kojem Rudolf Steiner jasno suprotstavlja ideale sadasnje
kulturne epohe trenutno prevladavajucim tendencijama.

Sva predavanja stenografirala je profesionalna stenografkinja Helene Finckh
i prepisala ih kao obican tekst. Stoga se moze pretpostaviti dobra, to jest
relativno autenticna, tekstualna osnova sa samo nekoliko nedosljednosti.
Neke ispravke proizasle su iz ponovne usporedbe transkripta i stenograma.

Sto se tice pojedinacnih predavanja: uz predavanja za ¢lanove ovdije
predstavljena, Rudolf Steiner je takoder odrzao javno predavanje (jos nije
tiskano) u svakom pojedinom gradu. Predavanja ¢clanovima u Zurichu (10. i
24, listopada kao i 3. prosinca 1916) odrzana su unutar ogranka Zschokke,
a predavanja u Bernu (9. prosinca 1916) odrzano je unutar radne skupine
Johannes.

Naslov sveska, temeljen na predavanju od 9. studenog 1916, dolazi od
urednika.

Martina Maria Sam recenzirala je 4. izdanje 1995. Sadrzaj i biljeSke su
prosireni.

O zivotu izmedu smrti i novog rodenja te o vezi izmedu zivih i umrlih, vidi
takoder sljedece sveske predavanja Rudolfa Steinera:

'‘Okultna istrazivanja zivota izmedu smrti i novog rodenja' GA140

'Zivoti izmedu smrti i novog rodenja u odnosu na kozmicke ¢injenice' GA141

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih



136/ 136
'Svijet duha i njegov prodor u fizicku egzistenciju' GA150
‘Unutarnje bice covjeka i zivot izmedu smrti i novog rodenja’ GA153
‘Stvaranje sudbine i zivot poslije smrti' GA157a

'‘Misterij smrti: Priroda i znacaj Srednje Europe i europskih duhova naroda'
GA159

'Slucaj, nuzda i providnost' GA 163
'Povijesna nuzda i sloboda: utjecaj na sudbinu iz svijeta umrlih' GA179

'Zemaljska smrti i kozmicki zivot. Antropozofski zivotni darovi. Potrebe
svijesti za sadasnjost i buduc¢nost’' Gal81

'Nasi umrli' GA261

Posebnu pozornost treba posvetiti svesku 'Smrt kao transformacija zivota'
(GA182), kojeg su predavanja, odrzana 1917/18, tematski usko povezana s
onima u ovom svesku, kao i posebnom izdanju 'Smrt - druga strana zivota.
Kako pomazemo pokojnicima?’, koje sadrzi tekstove i meditativne stihove za
pokojnike.

Rudolf Steiner - Veza izmedu Zivih i umrlih





